# KAVPLAby

Народов

ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ



# РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК СИБИРСКОЕ ОТДЕЛЕНИЕ БУРЯТСКИЙ НАУЧНЫЙ ЦЕНТР Институт общественных наук

ИСТОРИЯ
и
КУЛЬТУРА
народов *ЦЕНТРАЛЬНОЙ* 

Редакционная коллегия канд.ист.наук 5.3. Базарова (отв.секретарь) д-р ист.наук Ш.Б. чимитдоржиев (отв.редактор)

> Рецензенты канд.ист.наук Ц.П. Ванчикова канд.ист.наук Б.О. Гатанов

И 907 <u>История и мультура наподов Центпальной Азии. Источнико-</u> ведение. Сб. ст. - Улан-Удэ: БНЦ СО РАН, 1993. - 138 с.

> В сборнике представлены статьи, посвященные вопросам истории и культуры народов Центральной Азии. Среди веторов - ученые-востоковеды не только Улан-Удэ, но и Москвы, Санкт-Петербурга, Элисты. Преобладающее место занимают статьи источниковедческого характера. Основными источниками для написания статей явились оригинальные тексты на монгольском, тибетском, китайском и других языках народов Востока.

Книга представляет интерес для ученых-исследователей, а также тех, кто интересуется проблемами Востока.

# В.В. Грайворонский

# ВКЛАД МОНГОЛОЯЗНУНЫХ НАРОДОВ В МИРОЯУО ЦИВИЛЬЗАНИО

В рамках одной небольшой статьи практически невозможно раскрыть основное содержание темы, но хотелось бы коснуться наиболее существенных ее аспектов.

Поскольку понятие "мировая цивилизация" не нуждается в специальном пояснении, следует конкретизировать понятие "мон-голоязычные народы". В это понятие, как нам представляется, вхо-дят не только ныне существующие народы, которые проживают на территории Монголии, России (буряты, кальшки) и КПР, не только собственно монголы, которые в ХШ в. взбудоражили весь мир сво-им внезапным и бурным выходом на арену мировой истории, но и те народы, которые обитали на территории Монголии задолго до появления собственно этнонима "монгол". К их числу следует отнести и хунку, сяньби, жужаней, киданей, которых принято считать протомонгольскими пломенами. Каждый из этих народов имел или имеет свор историр, культуру, каждый из них внес свой вклад в развитие мировой цивилизации.

По мере возникновения и развития монголоязычных народов, исчезновения или "растворения" отдельных из них в составе других этносов, развития многообразных взаимоотношений с соседними народами, роста их национального самосознания, а т же развития монголоведения как самостоятельной отрасли науки актувальность проблематики о вилада этих народов в мировую историю и культуру непрерывно возрастает. Это объясняется целым рядом обстоятельств.

Во-первых, в настоящее время по мере развития современной чивилизации, которая вплотную подощла и краю ядерной катастрофы, на первый план виступают общечеловеческие черты, все на-

роды и этносы все более ощущают свою взаимозависимость и самостоятельную ценность для мировой цивилизации.

Во-вторых, на протяжении истории тем или иным монголоязычным народам как на Западе, так и на Востоке давались неоднозначные и нередко противоречивые оценки, которые касались в основном характера взаимоотношений между кочевыми племенами и оседлыми земледельнами в древнем Китае, завоевательных походов чингис-хана и его преемников. Поэтому проблема уточнения позинтивных и негативных моментов в истории монголоязычных народов является одной из наиболее сложных и актуальных задач монголоведения.

В-третьих, значение научной, объективной оценки вклада этих народов в мировую цивилизацию особенно возрастает в нынешний период, когда происходит быстрый рост национального самосознания многих, в т.ч. и монголоязычных, народов.

В настоящее время идет активный процесс пересмотра премних, недостаточно объективных, односторонних оценок ряда исторических явлений, событий и личностей. Так, до недавнего времени в советском монголоведении, да и в общественных наумах монголии, преобладала тенденция к недооценке уровня культурного развития монголоязычных народов в дореволюционный период, что принижало их роль в мировой истории. Во многом это было связано как с общим слабым знанием развития культуры этих народов до революции, так и распространенными, односторонними, ненаучными представлениями о месте и роли кочевого хозяйства и кочевых народов в мировой истории. Этому же способствовала господствовавшая односторонняя, сугубо негативная, оценка роли ламаизма и ламаистских монастырей в истории монголоязычных народов.

В настоящее время в Монголии развертывается работа по восстановлению исторической правды, пересмотру прежних, преимущественно нигилистических взглядов на дореволюционную культуру,
восстановлению и сохранению многих исторических и культурных
памятников. На общественных началах создан и успешно функционирует Фонд культуры, который занимается проблемой восстановления объективной истории, традиционной культуры и языка. Вопросы с месте и роли монголов в мировой истории всегда волновали и продолжают волновать монгольских ученых. Большой вклад в
разработку этих вопросов внесли такие выдающиеся монгольские

'ученые, как акадею:« Ц. Дамдинсурэн, Б. Ринчен, Ш. Лувсанван- ` дан, Ш. Нашагдорж, Ш. Бира, Б. Ширендыб и многие другие.

к настоядему времени наиболее полно изучена политическая история и история завоевательных походов Чинтис-хана и его преемников, последствия этих войн для завоеванных народов самих монголов. В несравненно меньшей степсчи известна монголоязычных народов в эконсимческой, со:мальной и сферах современной цивилизации. По мере распирения и углубления исследований в области истории, историографии, культуры, дозяйства, языка, литературы, филогофской и общественной мысли, религиознь верований этих народов во многих странах мира, особенно в Монголии, России, АРР, Алонии, Германии, СЛА, Великобритании, Франции и других, благодаря развитию международного сотрудничества в рамках ЫНГСАО, МАИКЦА, МАМ, постепенно открываются и заново прочитываются забытые страдицы истории монголоязычных народов, стираются "белые" и "черные" пятна, отчетливее и рельефнее станогится картина исторической деятельности этих народов и ее разультатов для мировой цивилизации. Обобщенные результаты этих исследований должны найти свое отражение в 6-томной "Истории цивилизаций Центральной Азии".

І оверя о принципах различных подходов к оценке роли монголоязычных народов в истории, приоритеты должны быть отданы
научности, объективности, всесторонности, достоверности, взвешенности, учету общечеловеческих ценностей. Принципиально важным представляется учет опасности впадания в одну из двух край
ностей — недосцей у роли и значения монголоязычных народов в
мировой истории или чрезмерное преувеличение и возвеличие ние
этой роли за счет других народов. Так, среди отдельных монгольских ученых наблюдается стремление не только восстановить историческую истину и справедливость, но и выдвигается тезис об
исключительности монгольской нации и их особом, "несравненном"
вкладе в мировую цивилизацию, в частности в цивилизацию центральной Азии [1].

Проблема вклада монголоязычных народов в мировую цивилизацию содержит в себе самый широкий спектр различных аспект э,
в ..ч. таких, как исторический, расовый, антропологический, политический, экономический, военный, социальный, философский,
культурологический, искусствоведческий, религиоведческий, демографический, этнографический и другие, охватывая все сферы

материального и духовного производства.

Одним из наименее исследованных, но важных и перспективных направлений является изучение вклада мочголоязычных народов в историю материального производства, особенно в развитие такого оры инального и сло ного типа хозяйства, как кочевое животноводство. Заимствовав у своих предшественников традиции и формы этого козяйства, эти народы сумели не только сохранить, но и обогатить их новым опытом в новых исторических условиях. Их историческая заслуга состеит в том, что наряду с другими кочевыми и полукочевыми народами Центральной язии они сумели адаптироваться к суровым природно-климатическим условиям обширных засущивых территорий, сохранить и развить оригинальную систему разведения домашних животных, в течение многих организовать и поддерживать производство ценных продуктов питания и животноводческого сырья в количествах, достаточных не только для удовлетворения своих собственных потребностей, но и для товарного обмена с оседлыми соседними земледельческими народами Китая и России. Накопленный в предшествующие столетия опыт ведения кочевого и полукочевого животноводства до сих пор служит основой для ведентя отгонно-пастбищного живытноводства в регионах обитания монголоязычных народсв. Опыт традиционного животноводства нашел свое обобщените отражение в ряде работ, в т.ч. ученых и практимов из Монголии [2;3;4]. Большой научный читерес представляет подготовка и издание 4-томной "Истории менгольского животноводства", запланированной в Институте исторы : АН Монголии,

Монголоязычные народы, несомненно, внесли свой вклад в развитие и совершенствование оригинальной сист им приемов и способов обработки и длительного хранения продуктов питания животного происхождения, в т.ч. таких скоропортящихся, как монлоко (šara tosu, gurud, ayarul) и мясо (borču), приготовления из них весьма широкого ассортимента блюд национальной кухни.

Неоспорим вклад монголоязычных народов в сохранение и развитие таких элементов материальной культуры современной цивилизации, как жилище и одежда. Об этом, в частности, свидетельствует общепринитое этнографами понятие "жонгольская юрта"
(ger). На протижении всей своей многовековой истории менголоязычные народы широко использовали различные типы сборно-раз-

(борного и стационарьного жилища, которые описаны в исторической, этнографической и архитектурной литературе. Монгольские мастера и строители сами строили и принимали участие в строительстве многочисленных культовых сооружений, монастырей, большинство из которых представляли собой ценные памятники архитектуры и искусства. Их сригинальная напринальная одежда, приспособленная к кочевому образу жизни (degel, qantayuji, yutul,malayai), отличается своеобразным покроем, яркостью учасок, богатством орнамента, практичностью.

благодаря особенностям среды своего обитания, выгодному географическому положению, подвижному образу жизни и наличию большого количества выпиных и упряжных животных, монголоязычные народы сыгрым большую роль в установлении и поддержании в течение многих веков торговых, хозяйственных и культурных связей между многочисленными народами, в частности России и митал. Они играли и играют вежную роль в международных отношениях в Центральной и Восточной язии, а также и в более широком Азиатско-Тихоокеанском регионе.

Весом вклад этих народов в сокровищницу духовной культуры человечества. К сожаление, он пока еще мало изучен и даже то, что удалось изучить и достоверно установить, еще не стало достоянием широких слоев общественности большинства стран мира. Монголоязычные народы создали богатейшее наследие народного фольклора, ремесла и искусства, большое количество исторических и литературных памятников и сумели сохранить их в трудных условиях кочевого быта.

В 1990 г. исполнилось 750-летие создания выдающегося историко-литературного памятника монгольского народа XIII в. - "Тайной истории монголов". Свидетельством широкого международного признания одной из вершин духовной культуры монголоязычных народов является решение БНБСКО о широком праздновании этого юбился во всем мире. На протяжении веков среди монголо-язычных народов распространялись героические сказания о Гэсэре и Джангаре, многочисленные сказки, былины, пословицы, поговорки, вролы - благопожелания, магталы - гимны-восхваления, персводные произведения индийских, тибетских и китайских авторов.

благодаря распространению ламаизма, тибетский язык не только стал основным иностранным языком, но к мом нту народной революции в Монголии в 1921 г. серьезно потеснил монгольский

язык. Из произведений выдающихся ученых - D.H. Рериха, № бирыт Д. Ендона, Р. Пубаева - мы узнали имена многих монгольских ботословов и ученых, которые писали свои сочинения на тибетском языке. Заметным вкладом в духовную сокровищницу человечества стали новы письменности, ( эданные в разные петиоды монгольскими учеными квадратное письмо - dürbeljin bičig, узорчатое письмо - soyombo, ясное письмо - todo bičig). Монгололашчные народы накопили большой опыт перевода и издания многотомных произведений, в т.ч. таких уникальных, как 108-томный буддийский канон "Ганчжур" и 226-томный "Данчжур" - комментарии к первому. Несцотря на все тяготы и презратности кочевого образа жизни, многолетние распри и войны, эти народы сохрочении глубокое уважение к печатному слову, книге, широко применяли ксилографический способ печатания.

Большой интерес для ученых представляет изучение вклада монголоявичных народов в развитие теории и практики государственного строительства, сочетания духовной и светской власти, социально-экономического строя, военной, философской и общественной мысли, народной медицины, педагогики и многих других сфер общественной жизни попецифических условиях г. сподства кочевого хозяйства и кочевого образа жизна подавляющего большинства населения.

Говоря о большом позитивном вкладе этих народов в сокровичениу мировой цивилизации, было бы неправильно обойти молчанием такие негативные моменты, как тяжелые последствия агрессивных завоевательных войн, развязанных правящей верхуткой этих народов против других народов в прошлом, ошибки и просчеты в строительстве социализма.

Во избежание претензии к автору, что он говорит о всех монголоязычных народах как о якобы одном, едином целом, следует подчеркнуть, что история и судьбы всех монголоязычных народов сложились по-разному. Достаточно напомнить о том, что в настоящее время эти народы су эствуют в рамках трех суверенных, независилых государств — вонголии, России и питая, по тем не менее они ссхранили свою самобытность, идущую из глубин веков и определяемую сбщностью их генезиса и исторических судеб в прошлом. Естественно, что при оценке конкретного вклада того или иного народа в определенную сферу материального или духовного производства нужен дифференцированный подход. В

сообщении мы только счертили общие направления в исследовании - различных аспектов вклада этих народов в мировую цивилизацию.

Существующие же различия в исторических и социально-экономических условиях жизни различных монгольских народов создают для исследователей объективные, благоприятные воз эжности для проведения широких сравнительно-эпоставительных исследований.

В имнешних условиях, когда постепенно набирают силу поэмтивные процессы в международных отношениях, расширяются возможности для развития контактов и международного сотрудничестве ученых разных стран, когда созгана и начала функционировать международная авсоциация менголоведов, орган, координирующий усилия ученых, появились благоприятные возможности для углубленных, момплекс ых исследований в области монголоведения.

### Литература

- 1. Лочин C. Оюуны бутээл ийн энцгэй эрх биднийх. Унэн. 1989. 1 июля.
- 2. <u>Самбуу Ж</u>. Мал аж ахуй дээрээ яаж ажиллах тухай ардад огох сануулга сургаал. Улаанбаатар, 1945.
- 3. <u>Самбуу ж.</u> Монгол орны билчээрийн мал маллагааны арга туршлага. Улаанбаатар, 1966.
- 4. <u>Шульженко И.Ф.</u> Мивотноводство Монгольской Народной Республики. М.; Л., 1954.

# CUCTEMA KPHILLEB B MOHITOILLCROST WHITEPY! XII B.

Традиционное деление военных отрядов евразийских кочевников на крылья и центр нередко проецировалось на государствен ное устройство. У монголов XII в. п.именение триеды "правое крыло - центр - левое крыло" (барун гар - гол - зун гар, джун гар) также не ограничивалось только военными структурами. Монгольское государство, его территория и населечие, состоят из дыльев и центра, между которыми существовала иерархическая соподчиненность.

1. Ранг крыльев и центра. Абульгази, хивински хан писал: "По понятиям монгол в, левая сторона почетнее правой, потому что сердце ест: царь в государстве тела, а сердце бог на левом боку" / 20, с. 163/ж. По мнению Пэн Дая, "самым четным (у монголов. - В.Т.) считается центр, за ним идет правал (сторона), а левая (сторон...) считается еще ниже". /14, с. 1417. Здесь нет противоречия. для монголов и некоторых тюркских народов обычна вжная с ментировка, при которой вестек оказывается слева, а запад справа; у китайцев же, ориентировавшихся на север, - наоборот [18, с. 31]. Р. Труссе , же полагал. будто г добные взгляды номадов на страны света объяснялись цедями их завоеваний - "веером на юг": слева Китай, в центре Туркестын и Иран, справа южнорусские степи 230, с. 2837. памом деле цветопространствен те обозначения улусно-крыльевых образований соответствовали этнокультурному стерестипу монго-JOB. ориентировке входа юрты на юг /5. с. 167. Трактовка же старшинства крыльев посредством расположения сер ц представляется позднейшим переосмылением.

 $<sup>\</sup>mathbb{Z}^2$ , с. 3-37. же соображениями руководствовались поэже и узбеки

Широкое (в дреглости) распространение дуально-фратриальной организации, предшествовавшей и типологически эквивалентной системе крыльев, поэволяет искать причины приоритета левой стороны в другом направлении. Этнографии известны народы правого, так и левого старшинства. Интересующий нас второй феномен, по В.В. Иванову, происходит из инверски естественных отношений между сторонами правой (положительной мужской) и левой (отрицательной, женской). Он зародился в первобытности от ряда факторов: сакрализации левой руки с целыю воспитания праворукости у детей, особенно мальчикса - будущих воинов, рым придется пользоваться оружием; зеркальности мифологической картины мира, где главенство сторон обратно обыденному и т.д. Различение правой и девой рук имело "несомненно биологическую основу" и было существенным дл практической деятельности каждого человека /11, с. 44/. Добавим к этому, что монгольские обозначения крыльев - <u>баруун гар</u> и <u>зуун гар</u> - буквально ...ep.водятся как правая рука и левая рука. Итак, более высокий статус у джун гара. Но есть еще и центр - гол.

2. Центр и первоначальные крылья в Монголии. По Рашид-аддину, центр (гол, кул) - это личная "тысяча" Чингис-хана командованием его приемного сына Чагана. Причем не условная, как подобные тысячные подразделения в тумэнах, а такая, реально "не должна превыдать тысячу человек" /19, т. 1, кн. 2, с. 2667. Здесь речь идет о сугубо военном формировании, привилегированном корпусе, но понятие центра не ограничивалось десятых сотнями лейс-гвардейцев. Оно имело и территориальное значение. По воцарении Тэмуджин разверстал монгольские племена их кочевья по двум крыльям (тогда они назывались тумэнами) правому, приалтайскому, и левому, хинганскому, или харвун-джидвунскому. Между ними помещался срединный тумэн в бассейне Онона, Керулена и Толы, т.е. в Трехречье, колыбели державы монголов /3, т. 1, с. 94-95; т. 2, с. 15-24/. Все это вместе объеди**иялось в** удел-народ центра, <u>гол-ун улус</u>, и представляло собой коренной юрт, фамильные владения чингисидов. В качестве домена он должен был перейти к младшему сыну Чингис-хана Действительно, Толуй стал "господином коренного (монгольского) прта" и, кроме того, получил "то из войск чингиз-хана, что относились к центру, правой руже и девой"  $\sqrt{19}$ , т. 1, кн. 2, с. 2747. -Но это не означает, что "царевич" превратился в командира всех

армий империи. Когда шли завоевательные войны и крылья є: неимоверно разрослись, на исконной менгельской территории сохранялись небольшие подразделения, созданные Чингис-ханом в начале XIII в. Только они и достались Толую. Ведь Рашид-ад-дин четко
различает побственные войс и чингис-хана, переш дшие по наследству к младшеь, сыну, и те, что каган "отдал по отдельности
другим своим сыновьям и братьям" (19, т. 1, кн. 2, с. 274).

Н. Ямада из китайских источников вывел существование у хуннов
аналогичной структуры — с большими "общесоюзными" (считая Хунну не государством, а конфедерацией, союзом племен) и малыми
крыльями, подчиненными непосредственью шаньюю и формировавшими центр, и сопоставил ее с разделением монгольского войска на
"тысячи" (37, с. 577-578). Но Н. Ямада рассматривал систему
крыльев у чингисидся безотносительно к их территориальному
расположению, просто отметив сходство с хуннской.

Таким образом, центр - <u>гол</u> охватывал лишь домениальную область и фактически представлял собой один из улусов чингисидов первого поколения.

- 3. Общениперские крылья. К 60-м гг. XII в. образовались четыре больших улуса - Джуги, чагатая, Хулагу и велишого хана. далее мы попробуем эпределить их крыльеву эпринадлежность (таблица). Согласно таблице можно оделать следующие выводы: 1) все источники относят улусы двух старших сыновей Чингис-хана к правому крылу; 2) столь же единодушно отмечается расположение уделов братьев Чингис-хана в джун гаре империи; 3) удел центря - под началом Толуя. После воцарения Угодоя о центре не упоминается. Создается впечатление, что <u>гол</u> как удельная единица однажды был ликвидирован. На коронационног курултае 1229 г. Чагатай "передал во аласть Огодая... Голун улус" вместе с гвардией /13, с. 191/, т.е. центо практически слился с. Угодзевым уделом, сформировав вместе с ним ханский улус. С этих пор имеет симся вести разговор только о двух крыльях, а угодоидов с толундами отнести к левому крылу. Это подтверждается и принадлежностью к пжун гару урянкатов, обитавших в Северной Монголии и Саяно-Алтае - на землях Толуя /19, т. 2, кн. 2, c. 273/.
- В.П. Идин считает, что в Монгольской империи вообще не было центра как административно-территориального образования, т.к., во-первых, триада "крылья центр" создавалась, по его

. Таблица: Распределение улусов по крыльям

| Период<br>и источнии                      | лица, состоящие<br>в крыле                                     | Улус                                             | Примечания                                        |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 7 равон                                   | е крыло (б                                                     | арун                                             | rap)                                              |
| <u> </u>                                  | 2                                                              | 3                                                | 4                                                 |
| 1207 r.<br>/13, c.174                     | Джучи                                                          | Джучи                                            | Сын Чингис-хана                                   |
| 1213 r.<br>[7, c.56, 66]                  | Джучи, Чагатай,<br>Угэдэй                                      | Джучи, Ча-<br>гатая,<br>Угэдэя                   | Сыновья Чингис-<br>хана                           |
| 1224 r.<br>∕lô, c. 2297                   | Джучи, Чагатай                                                 | Джучи.Ча-<br>гатая                               | То же                                             |
| 1228 r.<br>/13, c. 191/                   | Чагатай<br>Бату                                                | То же                                            | Сын Чингис-хана<br>Сын Джучи                      |
| 1230-e rr.<br>/13, c. 1987                | Чагатай<br>Бату                                                | -" -                                             | То же                                             |
| 1236 г.<br>∕19, т.2,с.45 <sup>‡</sup>     | Орду<br>Байдар                                                 | -n-                                              | Сын Джучи<br>Сын Чагатая                          |
| 1251 r.<br>∕, c. 306/                     | Борк:, Туга-<br>Тэмур                                          | Джучи                                            | Сыновыя Джучи                                     |
| /19, τ.2,c.131-<br>132/<br>/19, τ.1,κн.2, | Хара-Хулагу<br>Хадан, Мункату<br>Хубилай,Ариг-<br>буга, Хулагу | Чагатая<br>Угэдэя<br>Толуя<br>(великого<br>хана) | Сын Чагатая<br>Сын и внук Угэдэя<br>Сыновья Толуя |
| c. 269/ <sup>2</sup>                      | шиги-Хут⊿ху                                                    | желиного<br>хана                                 | Приемный сын ма-<br>тери Чингис-хана              |
| /1258 r.<br>-30- c. 91 <sup>3</sup> /     | Племянники Вату                                                | Джучи                                            | Внуки Джучи                                       |
| A e s                                     | ое крыло                                                       | (джун                                            | rap)                                              |

|                             | 2              | 3           | 4                   |
|-----------------------------|----------------|-------------|---------------------|
| 1213 r.                     | Xacap          | великого    | Брат Чингис-хана    |
| [7, c. 56]                  |                | хана        |                     |
| 1228 r.                     | Тэмугэ, Есункэ | То же       | Братья Чингис-хана  |
| /13,c.191/                  |                |             |                     |
| 1229 r.                     | Бэлгэтэй       | -"-         | Брат Чингис-хана    |
| /20, c. 120/ <sup>4</sup> \ | Илчидай        |             | Сын Хачиуна,брата   |
|                             |                |             | чингис-хана         |
| ∟≋0-e rr.                   | Тэмугэ         | _**_        | Брат Чингис-хана    |
| /13,c.198/                  | Ery            |             | Сын Хасары          |
| 1236 r                      | Мункэ, Бучек   | <b>-</b> "- | Сыновья Толуя       |
| /19, r.2,c.38/ <sup>5</sup> |                |             |                     |
| 125i r.                     | Бэлгэтэй       |             | Брат Чингис-хана    |
| [7,c. <b>30</b> 6; 19,      | Есункэ         | -"-         | Племянник Чингис-   |
| r.2, c. 131/                |                |             | хана                |
|                             | Екэ-Хадан      |             | ?                   |
|                             | Асутай         |             | Сын Мункэ, вичк То- |
|                             | _              |             | луя                 |
| _                           | Torawap        |             | Сын Тэмугэ          |
| /19, T.2, c. 131/           | •              | -"-         | Племянники Чингис+  |
|                             | и Есункэ       |             | жана                |
| _                           | Хубилай        |             | Сын Толуя           |
| /19,т.і, ки.2,              | Бэлгэтэй       | -"-         | Брат Чингис-хана    |
| c. 273 <sup>70</sup>        | •              | •           |                     |

|                                     | дентр      | Cr. U. M./                 |   |
|-------------------------------------|------------|----------------------------|---|
| 1206 r.<br>/16,c. 1527 <sup>7</sup> | Толуй      | Удел центов Сын Чингис-хан | a |
| 1213 г.                             | Чингис-хан |                            |   |
| [7, c.56, 66]                       | Толуй      | То <b>ж</b> е              |   |
| 1228 r.                             | Угэдэй     | Угэдэя Сыновья Чингис      |   |
| /l3, c. 1917                        | Толуй      | Удел центра хана           |   |

Поимечания. Военные действия в Западном амичаке и Болуской Булгарии: с общий перечень "тысяч" правого кокле бее указания года; э из экономии места имен не вазываю: с этого "диггедай" и "Ильчедай" названы "правителями в ссочной сторотво с с военные действия в Запалном сыпчаке и Болжакси руднари. О общий перечень "тысяч" левого крала был указания года — го рядок рассъживачия на ханском (вид)

мнению, только в действующих армиях кочевников; во-вторых, империя делилась на число улусов и имела ханских ставок больше,
чем три /29, с. 151/. Такой вывод можчо было бы сделать из перевода С.А. Козиным одного из распоряжений Чингис-хана: "Наша
личная охрана, усиленная до тымы кешиктенов, будет в в о е нн о е в р е м я и Главным средним полком" (выделено мной. –
В.Т.) /13, с. 170/. Но монгольский текст гласит: "...bida-ло
бавда тишен kesikten bekeleju, yeke qol bolum atuqai" /13,
с. 288/, т.е. буквально: "...ближайший к нам тумен кешиктенов
усилен, великим центром пусть станет". Как видим, не подразумевается именно военное время. Из источников видно, что гол
имел все же и территориельный статус (гол-ун улус), а количество улусов и главных ставок-орд не обязательно было пропорционально крыльевому разделению.

Центр более пластичен по сравнению с крылом уже по своей природе, поскольку он - порождение концентрической дуальной структуры, а крыло - диаметральной. По закону Хокарта - Леви-Строса, при наложении одной структуры на другую образуется треичная конструкция крыло - центр - крыло, в которой диамет-ральный порядок сказывается основным, а концентрический - дополнительным / 3, с. 280; э, с. 114; 15, с. 121/. К.Леви-Строс заметил также, что обычно восточной части в дуальных структурах приданы и функции центра (сравните переход монгольского гол в восточное, левое крыло), а западной части - функции перр. ерийного круга /15 с. 133/.

четкая разверстка родичей первого кагана на за надный и восточный регионы до Мункэ (1251-1259) выдерживалась строго. Но для 1250-х гг. у Рашид-ад-ина отмечена другая ситуация: и правому, несомненно джучидско-чагатайскому, крылу приписаны сыновья Угэдэя (и внук его) и Толуя. Однако Угэдэй един венначи раз участвовал в сражениях на правом фланге (см. табл.), а поэднее получил улус, гол и приминул и левому крылу. У толуи-ися же подавно не было оснований причислять себя и западной половина и перии. Дело, видимо, вот в чем. 50-е гг. - период наиболее стабильных соправительственных отношений между главами крыльев, ханом (Мункэ) и старшим ханом западных улусов (бату, Сартак, Берке) /267. Каракорумский государь, не имея в полновальном распоряжении территорий, над которыми господствоватых смучилы, отремился оформить подчиненную ему область по обыч-

ному образну, т.е. поделить ее на джун гар и барун гар. Из "Джами ат-таварих" видно, что из этих втор чных крыльев правсе являлось сферой господства толуидов (Хулагу, Ариг-буга, Хуби-лай), а левое оставалось под управлением племянников Чингиса. Следовательно, в улусе великого хана, т.е. в левом крыле империи (улус Угодоя + коренной юрт + Северный Китай с Маньчжурией) образовались вторичные крылья. В барун гаре их роль играли белая и Синяя Орды джучидов, т.к. земли чагатаев в это время оказались распределенными между Мунко-ханом и бату [1, с. 561; 4, с. 71].

4. Улусные крылья. Дуальная структура племели не сграниодним раздвоением на фратрии; у многих народов они продолжели дробиться пополам [6, с. 51; 24; 31, с. 175-176,261, 200-2677. Г.Г. Стратанович и У.Э. Эрдниев указали на пвухступенчатость крыльевого деления у монгольских народов: с одной стороны, по отношению к общему построению армии ханства, с другой - по отношению и своему племенному ополчению (если жанство составу) / 2I, с. 4 /. Сходное явлебыло многоллеменным по ние наблюдалось и в древних структурах родства / 10, с. 404-405 Л. Закономерность сформулирована А. Аскартом: в первобытном и раннеклассовом обществе "каждая общественная единица делится на две половины, семейные ветви, ритуально противостояще. Они соотносятся друг с другом... как передняя и тыльн я стороны... правое и левое, внутреннее и внешнее" [ 32, с. 33 ]. Ясно, что это характеристики экзогамных фратрий. По мере своего развития последние все более утрачивали функции брачного обмена и экономические и усиливали свое ритуальное значение. В конце концов они исчезали совсем, оставив след в мировопрении и общественной жизни  $\sqrt{6}$  ]. В нашем случае - в улусно-крыльевой системе. Государства, созданные кочевыми народами - носителями сильных родоплеменных пережитков, носили отпечаток этих явлений: на вторичные крылья распадались тюркские каганаты.

ж названный в одном ряду с ними чагатами Хара-Хулагу (см. табл., I251 г.) относится к общеммлерскому правому крылу. на-начение Хубилая начальником левого крыла войск в Китае — начало оформления вторичных крыльев канского улуса, т.к. в "Джа-ми-ат-таварих" прямо указано, что он заменил на этом посту племянника чингис-хана Тогачара / 19, т.2, с. 157 /. Ведь уделы младших борджигинов располагались в Восточной Монголии, Мань-чжурин и цэмньской части Лутая; на территорию Мжной Сук, где воевала агмия Тогачара-Хубилая, они не распространялись.

дорботские книжества и др.

- 4.1. Улус жучи. Двукрыльная организация здесь начала складываться в середине конце 1220-х гг., когда Чингис-хан приказал Лукин-нойону отделить "западную сторону владения джо-чи" [ 16, с. 232 ]. По завещанию старший "царевич" получил четырехтысячный корпус, в котором один тысячник, Мунгкур, "в эпоху бату... ведал (войском) левой руки", а другой, Лушитай-Зай-ку, "ведал барунгаром" [ 19, т. 1, кн.2, с. 274 ]. В первом случае мы видим разделение территории (и населения), во втором разделение армии, по поскольку западный Дешт-и Кыпчак был завоеван после смерти джучи уже в 30-е гг., то, пожалуй, к этому времени нужно отнести и окончательное оформление двух улусных крыльев. Старшие джучиды Орду-эджен и бату воцарились в люку уделах. Эти два хана являлись первыми правителями соответственно оелой (Ак) и Синей (Кок) Орд. Объем статьи не позволяет рассматривать дальнейшее членение золотой Орди".
- 4.2. Улус чагатая. Источники по истории чагатайского ханства на протяжении Ай в. не дают сведений о его системе крыльев. Правда, известно, что чагатаю тоже были выделены четыре тысячи воинов [19, т. 1, кн. 2, с. 2/5], а чагатающы Есу-Мунка и бури царс вовали со местно [17, с. 12], но неясла принадлежность тех и других и вторичным джун гару или барун гару. Распадение же улуса на Мавераннахр и Моголистан в 1-й половине ХИ в. вызывалось не реформами управления, а свпаратизмом торко монгольских владет во восточных степных районов, ставших в оппозицию ханам.

То же об <u>улусе Угадая</u>. Вероятно, хронисты не успели собрать сведений: в начале свое о правления Мунко раздал войска преемника Чингис-хана своим союзникам, а армия угодоида Хайду была сбродом со всех улусов [19, т. 1, кн. 2, с. 276].

4.3. Улус худагуидов. Яркая иллюстрания: в 1270 г. перед сражением с чагатандом Бараком ильхан Абага "вверил правое кры ло рати Тубшин-огулу (сыну Аудагу. - В.Т.), а левое крыло Бшу-муну (слае брату Абаги и Тубшина. - В.Т.) / 19, т. 3, с. 77, об //. Азвестно, что Бшумун по приказу Аудагу управлял Арраном и Азербайджаном — западом улуса, оставался там и при Абаге. Тубшин находился со своими вейсками, т.е. подданным населением,

 $<sup>^{*}</sup>$   $\circ$  статусе и взаимоотновениях глав джучилских крыльев см.: 19, т. 2, с. 60; 23, с. 129; 26; 27, с. 57 .

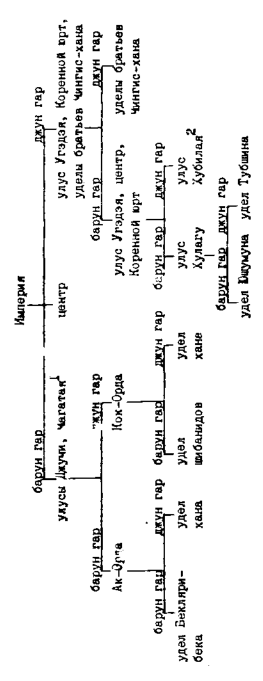
"слева", на востоке — в Хорасане и Мазендеране "до берегов Амуйе" [ 19, т. 3, с. 61, 67]. Но посколь у общее управление восточными землями обычно поручалось, как у хуннов, насле. инкам, старшим сыновьям ильханов [ 19, т. 3, с. 61, 110, 111], думаю, что Тубщин был скорее всего главным военачальником крыла, а главой хулагуидского джун гара при хулагу являлся Абага. Вероятно, крыльевая система здесь не сложилась в столь жестком и устоявшемся виде, как "бело-синее" разграничение Золотой Орды; этим можно объяснить и тот факт, что позже ильхан Газан назначил наместником Хорасана сына. Ещумуна, переместив его таким образом из правого крыла [ 19, т. 3, с. 167].

Упоминающийся в истории хулагуидов "великий центр" (кул-и бузург) функционировал явно в военное время, т.к. представлял собой личные войска улусного хана и находился под его непосредственным командованием. Административная должность начальника центра (чарик-и кул) предполагала контроль за обеспечением, беспособностых и численностых воинов этого подразделения [19, т. 3, с. 183, 285]. Не ясно, отводилась ли центру какая-либо удельная территория в Иране.

4.4. Улус великого хана. Выше отмечалось, что в регионе джун гара империи возникли вторичные крылья. Есть основания полагать, что на этом не закончилось дробление. Мунка, поручив братьям командование армиями, послал их на запад и восток, чтобы оба они с ратями, которые у них имелись, были бы е г о правым и левым крылом" (выделено мной. - Б.Т.). Для Хулагу предназначались "иранские земли, Сирия, Миср, Рум и Армения", Хубилаю - "Хитай, Мачин, Карананак, Тангут, Тибет, Джурджэ,Солонга, Гаоли и в части Хиндустана, смежной с Аитаем и Мачином"  $[19, \ ext{t.} \ 3, \ ext{c.} \ 23 \ ]$ . Толуиды определенно планировали увеличить свою часть державы, не посягая на ее барун гар и владения братьев Чингис-хана. В географическом смысле захваченные лулагу территории Среднего Востока принадлежали к правому крылу империи, возглавлявшемуся джучидами. Однако войска посылались в Ирак ханом, главой левого крыла! Налицо сложная и предельно конфликтная ситуация с двумя направлениями в отношении к ству хулагуидов.

Во-первых, линия Каракорума - подчиненность их великому хану на правах барун гара - вторичного правого крыла, т. е. если смстреть по нисходящей (схема): империя - ее левов кры-

Разделение Монгольской империи на крылья



Примечания. 1 Власть старшего хана западных улусов чекоторое время распространялась и на часть чагатайских территорий. Поэтому можнэ предполагать включение их в систему джучидских крыльев.

2 Регион для пречления Хубилан был определен, но он, не довольствуясь будущим улусом. узурикровая ханство.

 $\bar{\mathbf{1}}$ 

ло во главе с великим ханом (в правом главенствуют джучиды) — ее правое крыло во главе с ханом (в левом — братья Чингис-хана) — ее правое крыло во главе с ильханом.

Во-вторых, линия Золотой Орды - подчиненность хулагуилов джучидскому хану. Одно время ильхан действительно расценивался как "наместник царя Сарая". Не случайно, узнав о ханском ярмыхе-назначении лулагу улусным правителем, бышие в его войске "царевичи"-джучиды "пришли в ярость и не захотели повиноваться Гулаву... на захотели признать его ханом" [ 12, с. 2+ ], за что и были им казнены.

Политика самих ильханов тоже двойственна. С одной стороны, близкое родство с верховными государями, практика канской инвеституры, использование ханской печати в документах и имени отчисление части военной добычи имперской Мункэ на монетах. казне, постоянное присутствие представителей столичной администрации в ставке Аулагу / 33, с. 103; 34, с. 27; 35, с. 265 / свидетельствуют об их ориентации на Каракорум. Ал-Омари сообщает, будто "Аулагу всю жизнь... управлял не как независижый государь, но лишь в качестве наместника (на иб) своего брата Мунку Нана", как "только представитель своего брата" Мункэ / 33, с. 103 /. Но с другой стороны, нахождение в регионе падного крыла империи, отправление доди трофеев в Сарай, хутба в иранских мечетях на ния Бэркэ и его преемников / 22, с. 5.8; 23, т. I, с. 186 / раскрывают признание старшинства джучидов. Однако и та, и другая тенденции становились все более приэрачными, и к концу АШ в. Государство ильханов стало полностыр независимым от каких-либо вышестоящих "сеньоров". Этому способствовали также прогрессировавшее ухудшение его отношений с ээлотой Ордой и значительная удаленность от улуса великого хана, путь к которому – тому же преграждали обширные эемли чагатаев и владения сепаратиста Хайду.

В целом военно-административная структура империи в середине – конце XXII в. представляется следующих образом (см. схему)

опрос о происхождении крыльев в Монгольской империи,
 видимо, решается следующим образом. Фратриальное деление древних монголов (нирун - дариекин) ни в коей мере не сказалось на

<sup>\*</sup> Быражение Ибн Халдуна / цит. по: 28, с. 36 J.

разверстке подданных Чингис-хана между джун гаром и барун гаром. Но детальное совпадение этой структуры с ее аналогами в преддествовавших политических образованиях кочевников (особенно в тюркских каганатах У1-УШ вв., у караханидов и др.) позволяет сделать вывод о ее традиционности. Будучи однажды удачно примененной к управлению (впервые, скорее всего, хуннами), она уже воспринималась как необходимый компонент государственного устройства и регулярно возрождалась и восстанавливалась в кочевых империях — в т.ч. и у монголов XШ в.

### Литература

- 1. Вартольд В.В. Сочинения. М., 1963. Т. 1.
- 2. Вартольд В.В. Сочинения. М., 1964. Т. 2, кн. 2.
- 3. <u>1онгор Д.</u> калх товчоон. Б. 1. Улаанбаатар, 1970; б. 2. Улаанбаатар, 1978.
- 4. <u>Греков Б.Д., Якубовский А.Ю.</u> Золотая Орда и ее падение. М.; Л., 1950.
- 5. <u>Жуковская Н.Л.</u> Категории и символика традиционной культуры монголов. М., 1988.
- 6. <u>Золотарев А.М.</u> Родовой строй и первобытная мифология. М., 1964.
- 7. Иакинф (Бичурин Н.Я.). История первых четырех ханов из дома Чингисова. СПб., 1829.
- 8. Иванов В.В. Дуальная организация первобытных народов и происхождение дуалистических космогоний // Советская врхеолотия. 1968. 3-4.
- 9. <u>Иванов В.В.</u> Двоичная классификация в африканских и азнатеких традициях // Народы Азии и Африки. 1969. № 5.
- 10. Иванов В.В. К.Леви-Строс и структурная теория этно-графии // Леви-Строс К. Структурная антропология. М., 1985.
- 11. <u>Иванов В.В.</u> Левый и правый // Мифы народов мира: Энциклопедия. - М., 1985. - Т. 2.
- 12. История монголов инока Магакия, XII века / Пер. и коммент. К.П. Патканова. - СПб., 1871.
- 13. <u>Ковин С.А.</u> Сокровенное сказание. Монгольская хроника 1240 г. – М.; Л., 1941. – Т. 1.
- 14. "Краткие сведения о черных татарах" Пэн да-я и Сюй Тина /Пер., введ. и коммент. Линъ Люн-и и Н.Ц. Мункуева // Про-

- блемы востоковедения. 1960. № 5.
  - 15. Леви-Строс К. Структурная антропология. М., 1985.
- 16. <u>Лубсан Данзан</u>. Алтан тобчи (Золотое сказажие) / Пер., коммент. и прил. Н.П. Шастиной. М., 1973.
- 17. Материалы по истории Средней и Центральной Азии X XIX вв. Ташкент, 1988.
- 18. <u>Мэн-гу-р-му-цэк</u> (Записки о монгольских кочевьях) /Пер. с кит. П.С. Попова. СПб., 1895.
- 19. <u>Рашид-ад-дин</u>. Сборник летописей. М.; Л., 1952. Т. 1, мн. 1, 2; М., 1960. Т. 2; М.; Л., 1946. Т. 3.
- 20. Родословное древо тюрков: Сочинение Абуль-Гази, жи-винского жана / Пер. и предисл. Г.С. Саблукова, примеч. Н.Ф.Катанова. Казань, 1906.
- 21. Стратанович  $\Gamma.\Gamma.$ , Эрдимев У.Э. Опыт анализа социальной терминологии. М., 1964.
  - 22. Табакат-и Насири. Кабул, 1964. Т. 2.
- 23. <u>Тизенгаузен В.Г.</u> Сборник материалов, относящихся к истории Золотой Орды. СПб., 1884. Т. I; М.; Л., 1941. Т. 2.
- 24. Толстов С.П. Пережитки тотемизма и дуальной организации у туркмен // Проблемы истории докапиталистических общесть. 1935. № 9.
- 25. Трепавлов В.В. Социально-политическая преемственность в государственном строе Монгольской империи XII в.: Автореф. канд. дис. — М., 1987.
- 26. Трепавлов В.В. Соправительство в Монгольской империи XXII в. // Archivum Eurasiae medii aevi. 1990. Vol. 7.
- 27. <u>Федоров-Давыдов Г.А.</u> Общественный строй Золотой Орды. М., 1973.
- 28. аль-Холи А. Связи между Нилом и Волгой в XII-XIF вв. И., 1962.
- 29. <u>Юдин В.П.</u> Орды: Белая, Синяя, Серая, Золотая... //Казахстан, Средняя и Центральная язия в XУ1-УУГ ыя. - Агмя-Ата, 1983
- 30. Grousset R. L'empire des steppes: /ttila, Gengis-Khan Tamerlan. Paris, 1960.
- 31. <u>Nocert A.M.</u> Kings and Councillors' An Essay in the Comparative Anatomy of the Human Society. Cuirc, 1936.
  - 32. Hocart A.E. The Nothern States of Figi. bondon, 1957

- 33. Das Mongolische Weltreich: al-'Umarī's Darstellung der mongolische Reiche. Wiesbaden, 1958.
- 34. Schumann H.F. Problems of Political Organization during the Yuan Dynasty // Тр. 25-го Междунар, конгресса востоковедов. М., 1963. Т. 5.
- 35. Spuler B. Die Mongolen in Iran: Politik, Verwaltung und Kultur der Ilc menzeit, 1220-1350. Berlin, 1955.
- 36. Ta'rikh- -jähangushai of Ala'ud-Din Atā Malik-i-Juwaini. Ed. by Mirzā Mchammad of Qazwin. Leiden; London, 1936. -Vol. 3.
- 37. Yamada N. Formation of the Hsiung-nu State // Acta orientalia Academiae scientiarum hungaricae. 1982. T. 36.

## NONHOTEL & AXORG RAADAHAO "GHYGT HY-7040 DNINHAGOO LOTHOM"

Первая тетрадь летописи ХУШ в. "Монгол борджигиц обог-ун тэукэ" (MECT)<sup>ж</sup>, касающаяся древней и юаньской истории монголов, представляет определенный источниковедческий интерес. Древняя часть МБОТ базируется как на монгольских ("Алтан тобчи" анонимного автора [4], "Алтан тобчи" Лубсан Дэнзана [6]) так и на других неизвестных источниках. Как исторический источник, эта часть не представляет большого интереса, т.к. дения. заключенные в ней. мы можем найти в других монгольских летописях предшествующего века, за исключением некоторых стуальных расхождений непервостепенной важности. С нашей точки зрения, больший интерес представляет та часть тетради, которая касается раньского периода монгольской истории (/270-1363).Это - пространственные выписки из династийной истории "Фань-ши" [2], т.е. источником для этой части послужил ценный китайский источник, бывший по понятным причинам недоступным монгольским летописцам AVII в. Таким образом, харачинский князь Ломи из первых монгольских авторов, обратившихся к китайским TOURNKAM.

Ломи написал свое сочинение на китайском и маньчжурском языках [7, л. 46], но ни оригиналы на этих языках, ни списки его сочинений не сохранились. Опубликованная В. Хейссигом в 1957 г. в серии "Göttinger Asiatische Forschungen"[7] версия сочинения Ломи является всего лишь переводом на монгольский язык, выполненным, как сказано в колофоне, в 1839 г. группой

<sup>\*</sup> Основная характеристика этой летописи дана в стать- \*x [10, 11].

переводчиков [7, т. 3, л. 206]. Таким образом, с появлением монгольского версии МБОТ в поле зрения монгольского читателя попадает качественно новый источник по раньскому периоду. Оторда возрастает значение первой тетряди нашего памятника изк источника по этому периоду.

Главный источник Ломи "мань-ши", как всякся официальная хроника правления господствовавших в битае династий, была написана в 1370 г. специально созданной историографической комиссией на осноте документов из бывшей императорской канцелярии после изгнания монголов из битая. Составители "мань-ши" работали в спешке, и за какой-то год с лишним они преподнесли императору готовую работу, состоящую из 210 цэюаней (глав). Несмотря на то, что в этот огромный труд прокралось значительное количество ошибок, он остается основным и самым надежным источником для исторки монголов юаньской эпохи.

Перед Ломи стояла трудная задача - выбрать из всего этого огромного материала главное, суть, которая бы вкратце характеризовала деятельность первых монгольских ханов и юзньских императоров. А их было 14. В МЕЭТ каждому императору отведено примерно 2 листа (двойные). Ломи успешно сориентировался в необъятной массе своего источника, выбрав самое основное: он извлек из своего китайского источника только светскую сторону деятельности юзньских императоров. Иными словами, он очень избирательно относился к своему материалу. Но и то, что он отобрал, по его мнению, заслуживающее внимания, вполне пригодно для создания более или менее цельной картины той сложной эпохи.

Прежде всего необходимо остачовиться на идейной направленности сочинения Ломи в данной части его труда. Симпатья автора, безусловно, на стороне толуидов. Характеризуя правление Гурка, зина и преемника Угэдэя и предшественника Мункэ-хана, Ломи не преминул упомянуть о стихийных бедствиях, случившихся при его правлении, о слабости его правления. Лаконичная, но точная характеристика его правления приведена автором: "Когда Гурк-] ан сел на престол, и прошло немного времени, случилась сильная засуха, и вода в реках высохла, а трава в степи сама выгорела. Из лошадей и коров из десяти погибло восемь-девять, и невозможно стало продолжение рода человеческого" [ л. 14аб ]. По китайским понятиям, стихийные бедствия ниспосылаются Небом ках наказание за дурное правление императора. Это значит, что им-

ператор, Сын неба, не оправдал доверия Всевышнего и небесный мандат должен перейти к другому. И так было в продолжение ты сячи поколений; жестокая эксплу тация народа, усугубленная ст хийными бедствиями, подталкивала миллионы обездоленных масс н решительные действия против правящей династии, и не единожды истории Китая оки явились причиной падения многих династий. Ка бы подтверждая конфутманский тезис о недостойном правителе, Ло ми так характеризует социально-политическую обстановку в имгрии при правлении Гуюка: "...правила и установления противоре чили между собой, и законы вышли наружу из многих домов. По этой причине власть Тайцзуна (т.е. Угэдэй-хана. - Б.Б.) в это период немного ослабла" [л. 146]. Это своего рода идеологическое обоснование перехода власти из дома Угэдэя в дош Толуя. дальнейшем, начиная с Мункэ, все раньские императоры происходили из рода Толуя.

Вопрос о престолонаслодии у преемников Чингис-хана, так же каж и у других народов, был весьма болезненным. Мункэ-х ну преемствовал его младший брат - 45-летний Хубильй. Его пос шествие, как и занятие престола в свое время Мункэ, также был незаконным. Возможно, в возникновении жестокой борьбы за влас был повинен сам основатель династии Чингис-хан, нарушивший пе вым древний обычай степняков о пе едаче ханского престола ста шему сыну. Угэдэй, которому по воле отца достался престэл ликого хана, был третьим ( ином Чингиса, Гаким образом, два старших сына, Джучи и Чагадай, были обойдены и благораз мно,в избежание возможных выступлений с их стороны, удалены подалыш от коренного улуса - в Персию и Среднюю Азию. Впоследствии ок образовали там свеи улусы. То уй же каж ыладтий сын должен бы эхранять этцевский эчаг, т.е. наследовать корсиной улус и от цовсное имущество.

мак бы то ни было, выбор Чинтиса оказался не совсем удач ным, т. к. Угодой, как можно судить из источников, вовсе н был идеальным правителем. Сначела он действительно активно на чал проволить в жизнь заветы отца, но вп следствии проявил се оя довольно безвольным человеком, не слишком обременяя себя з ботам: об управлении обширной империей и доверив текущие дел довами и тщеславным советникат, в основном среднеазиатским ку чем. Вслюого рода дельны и проходимиы, оказавшись приближенны и к канской особе, изо всех сил старались извлечь из этого

выгоду лично для себя. Долгое междуцарствие, случившееся после смерти Угэдэя (целых 6 лет!), также не могло способствовсть укреплению сплоченности в его роду. В это самое время наэрели сепаратистские настроения и подняли головы разные техлые элементы, подогревая алчные устремления претендентов. Ханша Турэгэнэ, взявшая на себя роль регентым, мало заботилась о действительном укрептении центральной власти, предавшись полному разврату. Междуцарствие было выгодно ей, но в конце концов ей пришлось сегласиться с кандидатурой Гуюка, который, по некоторым данным (в нашей летописи он назван старшим сыном Угэдэя, а матерыю указана императрица из рода Наймаджин, т.е. Турэгэнэ, л. 136), был ее родным сыном. Но и при его правлении она не отдалилась от власти. Ломи с сожалением констатирует по этому поводу: "Хотя хан и сел на престол, но государственное правление по-прежнему находилось в руках Наймаджин-хатун" [л. 14а].

Плохое правление Угэдэя (фактически спившегося и концу сволго правления), вмешательство женщин не могли способствовать престижу дома Угэдэя, и он стал непопулярным. В "Тайной истории монголов" есть фраза, оброненная якобы самим Угэдэем, которая говорит вовсе не в пользу его потомков: "...А что как после меня народятся такие потомки, что, как говорится, "хоть ты их травушкой-муравушкой оберни - коровы есть не станут, хоть салом обложи - собаки есть не станут!" [1, §255]. Таким образом, переход престола в дом Толуя был в какой-то мере закономерным явлением. Во всяком случае, Мункэ его занял без лишнего шума. Возможно, для этого была проведена определенная пропатандистская работа, чтобы подготошить общественное мнение к внезаптой перемене. Ломи, например, сообщает, что звездочет предсказал маленькому еще Мункэ блестящее будущее [л. 146].

В других монгольских хрониках находим рассказ о завещании Чингис-хана, где он, умирая, якобы просил своих сподвижников "прислушиваться к словам мальчика Хујилая, так как они отличатотся [рассудительностью [" [4, с. 59 (текст); 5, с. 46 (текст); 9, с. 1.3; 6, с. 240]. Нет сомнения, что это позднейшая интерполяция, сделанная с целью оправдать узурпацию трона Хубилаем. Так монгольские летописцы "поправляли" очевидные исторические аномалии в пользу правивших кланов. Апелляция к авторитету геликого предка, ссылка на существовавший или несуществовавший совет Чингис-хана относительно Хубилая оправдывали переход

престола в род Толуя. Но то, что этот же "совет" нарушал святое завещание их родоначальника, кажется, не беспокоил авторов этого вымысла. Жизнь его была у з историей, а настоящая жизнь со всеми ее капризами и перипетиями ставила теперь уже иные задачи перед его многочисленными потомками, которые распались на многочисленные враждующие группировки. Предметом их вожделений стал готовый трэн их великого предка. Поэтому и выдумывались подобного реда уловки для обоснования честолюбивых в биций очередного претендента.

Однако современники Лубилая, бывшие и нему в оппозиции, в первую счередь его родной брат Ар. г бука, думали иначе и боролись за "справедливое" разрешение конфликта. Паш автор пишет по этому поводу: "Так как распрестранилась молва, что [Хубинлай] был посажен [на престол] совершенно незаконно, в результате того, что его ближайшие родственники выдвинули его, то [Хубилай] разъяснил [этот вопрос]" [л. 196]. На самом деле, как мы знаем из китайских и персидских источников, дело тогда не ограничивалось "распространением молвы" одной стороной и другой - только "разъяснением" цепетильной ситуации. Вооруженные конфликты между противоборствующими сторонами одно время грозили вылиться в общенародную войну (всистание принца Хайду). Но Хубилай решительными действиями подавил мятежи, и "в государстве воцарился великий правитель" [л. 196].

И после смерти основателя Ваньской династич кровопролитная борьба за престол не утикала. Она даже усилилась, т.к. вопрос о престелонаследни продолжал оставаться источником распрей в роду уже самого Хубилая. Нарущение принципа наследования по старшей линии, которому однажды положил начало сам Чингис-хан, продолжалось и после смерти Аубилая. Назначение последним Тамуса, третьего сына своего старшего сына Джинкимэ (умершего рамьже), и наследование Тэмуру не его сима, а сына его старшего брата Хайсана, явились также лишним поводом для остальных братьев считать себя обойденными. Всесильные време тыки - миъистры, исходя из личных побуждений, тыже активно вмешивылись в дело престолонаслерия и своими действиями усугубляли роизис менгольского господетва в «мтае. Этим объясняется тот факт, что не многие императо, и, исключая самого Аубилая в следисто каньского императора Тогон-Тэмура, умирали своей тестьенной смертью, а пали жертвой других противоборствующих

партий. Поистине с калейдоскопической быстротой меняли друг друга в основном вные, неопытные императоры, бывшие в дейстаительности только ставленниками могущественных группировок при дворе. Так, за 25 лет, с 1308 г., когда ханский престол занял Хайсен-Кулуг, по 1333 г., когда был коронован Тогон-Тэмур, находилось на престоле 8 императоров, из них 6 сменили пруг друга всего за 5 с небольшим лет (!) - с 1328 по 1333 гг. Один из них, 5-летний Ринчинбал, успел только месяц побыть на престоле, как был жестоко отравлен. Дело дошло до того, что иные выдвигаемые канцидаты на престол сами стали отказываться, боясь быть убитыми. Так, Ломи приводит слова экс-императрицы, жены Хайсана, сказанные в ответ на предложение всесильного министра Янь-Тэмура посадить ее малолетнего сына на престол. Она отказаля мичистру, ссылаясь на то,что ее сын "слишком мал Гчтобы занять престол]", и предложила вызвать находившегося фактически в ссылке 12-летнего Тогон-Тэмура, сына Раджибага, или Кү~**уг-**хана Гл. 385-39а ].

ломи рассказывает об этих событиях внешне беспристрастно и несколько схематично, но при этом добросовестно вскрывает неприглядную возно и тех, и других группировок, жаждавших власти. и, следуя общей тенденции своего источника, заметно проводит протолуйскую ориентацию.

В летописи МБОТ ясно прослеживается тема классовой поляоизации, произвол и безудержное обогащение чиновников на одном
полюсе и страдания и бедственное положение народных мясс на
другом. Китайский народ тогда испытывал двойной гнет: со стороны монгольских завоевателей и гвоих феодалов. Жестский гнет
эксплучтаторских классов усугублялся частыми стихийными бедствиями. Только при правлении Буянту-хана случились разные несчастья в провинции Дацзин прсизошло землетрясение, в уезде
"Унчан-лунсисянь обрушилась гора, и множество людей было заживо погребено, вокруг столицы Пекин длучилось сильное наводнение, затопившее дома и пашни крестьян [л. 276-28a].

Одни разделили все население битая на 4 группы: 1) монгоъ. 2) "цветноглазые" (уйгуры, персы и другие представители народов Средней Азик). 3) кидане и чжурчжени и 4) южные киайцы. Из них китайцы, составляющие основную массу в империи, одвергались тяжелейшему гнету: несли разные трудовые повинноти, ослагались обременительными налогами и были лишены всяких прав. По сведениям "Вань-ши", население Китая ежегодно вносило в государственную казну 12 114 700 мешков зерна [12, с. 123]. В даже эта астрономическая цифра, по мнению Ч. Далая, несколько занижена. Помимо зернового налога, с китайского крестьянина взимались в больших количествах шелковые и хлопчатобумажные ткани, вина, фрукты и многое другое. Каждая семья обязана была ежегодно поставлять в казну один цзинь шелка, шелковой пряжи и хлопчатобумажной ткани, а каждый человек — 4 лана серебра. Эк номический гнет дополнялся полным бесправием китайцев. Даже высшему сословию китайских феодался доступ к государственному управлению был ограничен, а простые китайцы превращались в рабов, их держали в качестве слуг в домах монгольских чиновников и использовали на самых тяжелых работах.

В МЬОТ с тяжелом положении трудящихся упоминается только в связи с перечислением всяких добрых поступков императоров имплестей, оказанных ими по разному поводу бедствующим и нищим.

Ломи пишет, что Улдзэйту-хан строго наказал не умерщалять своих приближенных и не доставлять страдания простому каркду [л. 256]. Видимо, было от чего ограждать его. Тем более, из жизнеописания принца Дармабалы следует, что во время его инспекционной поездки на юг сопровождаети его чиновники вырубили шелковичные и финиковые деревья простолюдинов [л. 29а]. Узнав об этом, Дармабала подверт их телесному наказанию и заслужил тем самым похвалу самого бубилай-хана за свое милосердие и простому народу [Там же].

Алчность и самоуправство чиновников не имели границ, т.к. они стремились к личному обогащению люоой ценой и не останавливались ни перед чем. Кроме "рямого ограблечия подвластного народа, монгольские завоеватели крали даже государственное им щество, средства, отпускаемые для помощи населению бедствующи районов. О расцвете коррупции говорит указ Гэгэн-хана по докладу нексего до Гуя, где обвиняются чиновники, правда, как скастно, кжиме китайцы, в захвате лишних денег, преднезначенных для выплаты служилым людям, и незаконном отпуске казенного хля ба [л. 31а].

В нашем источнике много раз приводятся указы раньских им пораторов о выделении средсти в пользу населения, попавшего отихимные бедствия, или просто в помощь "доведенным до крайногом" из-га нацеты [л. 276, 376, 38a]. Гэлэн-хан после земле-

трясения постановил уменьшить нормы съестных продуктов и даже прекрати ь играть музыку в знак траура по погибшим [л. 30аб].

Таковы в основных чертах классовая обстановка и социально-экономическое положение в Ваньской империи в освещении МБСТ.
Тема классовой борьбы, сопротивления народа захватчикам отсутствует. Да и о незавидном положении трудового народа в империи
мы узнаем только в сыязи с благотворительной деятельностью императоров. Народ как бы вовсе отсутствует, главный объект внимания мачего автора — монгольские императоры: кто они, когда
сели на престол, чем занимались, какие у них были интересы,какие они вели войны, как и когда умерли — вот круг вопросов,вокруг которых вращается ьнимание автора.

й сожалению, в нашем источнике совершенно отсутствуют сведения о г^ложении народных масс и в самой "кэтрополии" Монголии.

не прошла мимо внимания автора и культурная деятельность ра: эских императоров. Интерес монголов к классическому литературному наследию китайцев - факт общеизвестный. Впрочем, интерес этот был вовсе не праздный. Согласно китайской традиции. берущей начало с незапамятных времен, правящая династия в лице своего представителя - Сына Неба - должна управлять Поднебесной в строгой регламентации с конфуцианскими принципами. Основные положения конфуцианской теории управления государством зафиксированы в канонических книгах, содержание которых должен был знать каждый император, дабы руководствоваться основополагаюцими рекомендациями древних мудрецов. Общеизвестно изречение древнекитайского оратора, советнина ханьского Гаоцзу (206-194 гг. до н.э.) Лу Цзя, якобы произнесенное им в ответ на некелание императора изучать древнюю имассическую литературу: "Хотя в получили империю сидя на коне, но разве можно управмять ep с коня?" [Иит. по: 13, с. 106, прим. 97]. Смысл знаменитого выражения сводится к тошу, что "священный имперагор" - хуанди, получив мандат от Неба, должен править своими **ПОДДАНН\_МИ СТРОГО ПО УСТАНОВЛЕНИЯМ ДРЕВНИХ КАНОНИЧЕСКИХ КНИГ** "Шуцзии" и "Шицзин". В этом смысле не составляли исключения и «Очевники, много раз основывавшие свои династии в Китае: несмот-Эж на свое "варварское" происхождение, они также должны травить покоренной ими культурной страной по ее собственным законам. И раньским императорам, начиная с ее основателя Хубилая, пришлось специться и, обосновавшись в сказочных дворцах, заняться в них зазубриванием китайских классических книг.

К чести монгольских императ эров, они не ограничивались изучением канонической литературы, заключавшей в себе инструк ими по управлению страной, они приложили немало усилий по пе реводу многих образцов китайской литературы на монгольский язык. В нашем источните несколько раз упоминаются указы монгольских императоров по этому поводу [л. 26a, 33a, 376]. В изупоминаются такие известные трактаты, как "Тун-цзянь" (Всепро никающее зерцало) — сочинение выдающегося историка Сыма Гуана свод истории разных эпох, "Чжонь-гуань чжен-яо" (Принципы глу боко продуманного и побродетельного управления) — один из фи лософских трактатов назидательного характера, составленный Танскую эпоху, "Да-сюэ" (Великое учение) — конфутманская книг проповедующая правила управления Поднобесной.

Можно предположить, ч.о интерес монголов к классическому наследию китайцев не угас и после их изгнания из Китая в 1368 г. Однако сохранилась весьма малая часть переводов, оделанных ими в Юаньскую эпоху.

Придерживаясь конфуцианской доктрины управления империет раньские императоры всячески выказывал свое почтение самому основателю учения и проявляли заботу о его потомках. Так, в МБОТ сказано, что Гэгэн-хан издал указ об оказании милостей эзбот потомкам Конфуция [л. 30a], в Улдээл-Тэмур приносил ет жертвоприношения [л. 206] Однако почитание Конфуция и го учили началось еще с преемника Чингис-хана Угэдэя. Он, например, пожаловал потомку древнего мудреца в 51-м колене титул янь-шэн-гун - герцог, продолжотель рода совершенномудрого [л. 126].

Отрывок, повествующий о дрезнем и юаньском периодах, це нен и в другом отношении: эдесь читатель найдет, наряду с ти тольно выведенной хронологией событий, монгольские и китайски девизы правлений первых великих ханов и юаньских и ператоров их храмовые имена, посмертные китайские литулы, которые недогможно найти в других монгольских летописях (за гедким исключением поэдних хроных, и то не систематически и с большими ошисками). Например, читатель найдет в МЕСТ полный китайский китаминоськана: tegri-yi dürimlejü ularıl-i negegnen, boyda-yin эйг-тü очуалдыі (кит. фа-тянь ци-юнь шк и-у хуан-ди) — сооб-

разующийся с Небом и открывающий Судьбу Священновоинствующий императо fл. IIaf.

несмотря на указанные выше недостатки, "История" Ломи доставляет нам вполне достоверные сведения по раньском, периоду монтольской истории и воссоздает правдивую жартину господства раней в Китае, длившегося почти целое столетие - с 1270 по 1368 гг.

# . Источники и литература

- 1. Козин С.А. Сокровенное сказание. Монгольская хроника 1240 г. под названием Кларуо1-ил підиса тобсідал. Вань-чао би-ши. Монгольский обыденный изборник, т. і. Введение в изучение памятника, перевод, текст, глоссарии. М.; Л., 1941.
- 2. <u>Фань ши</u> (История династии Юань). Изд. "Бона-бэнь", б.м., б.г.
- 3. <u>Рашид-ад-дин</u>. Сборник летописей. Т. П. /Пер. с перс. D.П. Верховского, примеч. D.П. Верховского и Б.И. Панкратова, ред. И.П. Петрушевского. — М.; Л., 1960.
- 4. Bawden Ch. The Mongol Chronicle Altan Tobři // Göttinger Asiatische Forschungen. Wiesbaden, 1956. Bd. 5.
- 5. <u>Шара туджи</u>. Монгольская летопись ХУП в. Сводный текст, пер., введ. и примеч. Н.П. Шастиной. М.; Л., 1957.
- 6. <u>Лубсан Данзан</u>. Алтан тобчи (Золотое сказание) / Пер. с монг., введ., коммент. и прил. Н.Г. Шастиной. М., 1973.
- 7. Mongyol borjigid oboy-un teuke von Lomi (1752). Mengku shih-hsi-p'u. Herausgegeben und mit Einleitungen versehen von W. Heissig und Ch.R. Bawden // Göttinger Asiatische Forschungen.-Wiesbaden, 1957. - Bd. 9.
- 8. <u>Гомбоджаб</u>. Ганга-йин урусхал (История Золотого рода владыки Чингиса). Сочинение под названием "Течение Ганга".Изд. текста, введ. и указ. Л.С. Пучковского. М., 1960.
- 9. Sayan Sečen. Brdeni-yin tobči. C.Nasunbaljur keblel-dur beledkebe // Monumenta Historica. Ulayan Bayatur, 1961. T. 1, fasc. 1.
- 10. <u>Базарова В.З.</u> Летопись "История монгольского рода борджигид" как пример нового направления в монгольской феодальной историографии // Древний и средневековый Восток: История, филология. М., 1983. С. 139-159.

- II. <u>Базарова Б.З.</u> Влияние официальной китайской историо⊒ графии на монгольскую // Средневековая культура монгольских народов. Новосибирск, 1992. С. 43-55.
  - 12. Далай Ч. Монголия в ХШ-Х1У вв. М., 1983.
- 13. Мункуев Н.Ц. Кит. Яский источник о первых монгольских ханах. Падгробная надпись на могиле Елюй Чу-цая. Пер. и исслед. - М., 1965.

А.Д. Насилов

## ПРОЦЕССЬ АЛЬНОЕ ПРАВО МОГТОЛОВ В ХУП в.

Одной из самых малоизученных тем в советском монголоведении остается история развития и функционирования монгольского феодального права.

Статья является продолжением работы авторы над придическими памятниками АУП в. и касается лишь одной отраженной в них отрасли права - процессуального. Материалом для исследования послужили монголо-ойратские законы, или "Великое уложение" 1640 г., и законы, принятые на съездах халхаских князей в конце ХУІ - первой трети ХУП в. и получившие название "Восемнадывть степных законов". Берестяные листы с записями текста законодательств были обнаружены отрядом советско-монгольской историко-культурной экспедиции во главе с монгольским историком Х. Пэрлээ и советским археологом Э. Шавкуновым на территории булганского аймака МНР в 1970 г.

Процессуально право - часть норм правовой системы, регулирующая отношения, возникающие при расследовании преступления, рассмотрении и разрешении уголовных и гражданских дел. Нормы этой отрасли права формулируют общие принципы судопроизводства, определяют правовое положение участников расследования, регламентируют ход судебного разбирательства.

Одной из основных фигур в процессуальном праве в жалхе в начале XУП в. являлись элчи, состоявшие на службе у крз. ных нойонов. Мы не случайно оставили термин elči (букв. гс: ш., посланники) в тексте перевода законов, не давая ему русского эквив. лента. Как свидетельствуют материалы "Восемнадцати законов", этот термин оказался удивительно многозначным.

Кроме функции гонцов, законодательством определялась важная роль элчи при поимке и задержании виновного, его доставке

3×

к нойону. В этой связи можно рассматривать элчи как выполняющих обязанности полицейских. Статья 56 закона Шести хошунов,
составленного во второй половин ХУІ в., гласит: "За беглецом,
отправившимся в другой хошун, послать элчи всех хошунов" [1,
с. 207. Статья закона, составленного в конце ХУІ в., определяет награду элчи, поймавшему виновного, - "каждого скота по паре лучших" [1, с. 257.

В законах имеются другие статьи, дающие основание расстатривать элчи как выполняющих функции судебных исполнителей. Так, статья 52 закона Шести хошунов определяет, что "если случится какей-нибудь долг или проступск, то [виновного] с элчи доставить к нойону..." [1, с. 19]. Статья і закона 1603 г.: "Если какой-нибудь оток, не согласова, отдели.ся, его верлуть, [послав] двух хошунных элчи" [1, с. 27]. Еще один пример: "Если два виновных человека вместе подадут малобу, и если [кто-то из них] не приедет после трех [вызовов], то с отсутствующего, послав элчи, взять лошадь" [1, с. 73]. И, наконец, статья, раскрывающая значительную роль элчи в халхаском судопроизвод гве: "Виновного человека отправлять с элчи. Если отправить без элчи, то дело не разбирать" [1, с. 74].

Находящиеся при исполнении служесных обязанностей элчи защищелись законом. Так, за сској бление полагался штраф — один дезяток и лошадь. Одновременно закон предусматривал наказание за самовольное польз∷вание подводой, предназначенной для элчи: "∟сли кто, назвашись элчи, обманным путем возьча: подводу и довольствие, [с того] взять три дезятка" [і, с. 66].

Для проведения следствия и дознания применялось задержание на девять суток. Причем с трого определялось, что задержанный пять суток питглся за свой счет, еще на четверо суток продовольствие давел нойон. В случае отказа предоставить еду нойни подвергался довольно крупному штрафу в один верблюд и восемь лошадей [1, с. 19]. Видимо, такой порядок был призван сократить сроки выяснения существа дела и ускорить объявление наказания.

это единственное в "Восемнадрати степных законах" упоминение о применени: задержания виновного или подозреваемого. Гет упоминания о тюрьмох или чаких-либо других местах дль содержания преступников и в более позднем "Великом уложении " 1040 г. јело, видимо, в том, что лишения свободы вообще редко применялось у кочевых народов. Даже соседний осгалый Китай не энгл наказания тюремным заключением и лишением свободы. Как отмечал Е.И. Кычанов, "...в тюрьмах велось только следствие, тым же осужденией дожидался наказания" [3, с. 106]. Этим объясия—этся отсутствие в процессуальном праве в средневековой Монго-дии норм, регламентирующих пребывание виновных в заключении.

Однако следствие все же проводилось. Причем его порядок был весьма интересным и заслуживает, на наш взгляд, того, чтобы привести эдо в следующую статы: "Если дважды виновный не сознается, [следует] взя в тр. овым. Если после этого не сознается, следует сиросить у хана. Хан, послав элчи, берет одну лошадь. Если этому будут чиниться препятствия, взять эсу 
лошадь с привязыю. Если после этого не сознается, то, послав 
по одному одни из каждого из Четырех хошунов, взять четыре лошали. Если и после этого не сознается, то, послав высемь элчи, 
взять восемь лошадей. Гели и после этого не сознается, то [следует поступать] таким же образом. Увеличивая [числ ] элчи, орать 
[скот]" [1, с. 38]. Такой порядок дозными определьмоя соответствующеми статьями "закона Четырех хощунов" 1614 г. и "Великого закона" 1620 г.

Из приведенной выше статьи можно заключить, что признание подследственного являлось определяющим для винесения приговора по тому или иному делу.

Бо. эе профессиональный с тридической очки зрения порядок следствия предусматривался "Великим уложением" 1640 г. "Сбнаружение следа [вора] должно рассматриваться в трех вариантах. Эсли с эд [вора] засвидетельствуют авто итетные свидетели, то [вора] наказать по закону о краже. При отсутствии авторитетных свидетелей провести расследование и судить [вора], Если известно тольго направление следа [при отсутствии свидетелей], го привести к присяге старосту айла, но если он откажется присягать, то во мен этого должен указать айл, в котором проживает вор, и наказать его" [2, с. 22-23].

Примечетельно, что законог тельством ве пре усматривалось применение физических мер воздействия при дознании ч следствии. В этом видится херактерная особенность менгольстого права по сравнению с правовыми системами дальневосточных государств, в частности йитая и Японии.

прочитированные выше статьи законов свидетельствуют, что

в правовой культуре монголов за прошедшие двадцать лет произсшли заметные изменения. Как развивалось пр\_во, в т.ч. процессуальное, можно проследить и на последующих примерах.

В ходе расследования мог применяться обыск, которому подвергались представители всех слоев населения Халхи. Если же нойон, табунант или кто-либо, обладающий властыв, противился этому, он штрафовался андзой (единица штрафа скотом). Не явившийся на обыск штрафовался лошады: Человек, проводивший обыск, награждался девятком.

Дальнейшее развитие положение об обысках получило в "Великом уложении" 1640 г. "Если кто [ подлежащий обыску] категорически откажется в произведстве у него обыска, то поступать согласно положению. Но при этом следует узнать через свидетелей, в самом ли деле он отказал в обыске у него, и, если свидетелей не будет, привести к присяге старейшину аймака" [2, с. 28].

Развитие права в течение первой половины XУП в. шло в направлении увеличения роли свидетелей. При разборе дела и для
вынесения обвинения большое значение имели свидетельские показания, что довольно четко просматривается в обоих исследуемых
законодательствах. Например, факт измены или бегства с поля
боя устанавливался через свидетельские показания. Со свидетелями необходимо было прибывать в суд при рассмотрении жалоб и
исковых заявлений. При этом свидетели ставились в особое, зашищаемое законом положение. За показания свидетель получал из
штрафа один девяток. А свидетель по имущественным искам награждался сообразно с количеством вещей. Проме того, как устанавливал закон 1614 г., свидетель получал кормовые: из ста голов
скота - пять [1, с. 40].

В "Великом уложении" 1640 г. появляется статья довольно интересного содержания: "Рабыню за свидетельницу [в делах о краже] не считать. Но если она [в доказательстве] принесет мясо и кости [украденного скота], то считаться [с ее показания—ми "[[2, с. 27].

"Босемнадцать степных законов" содержат упоминание о свое образном обобобе решения споров. Испытуемый должен был пройти через небобые из трех палок, к которым были подведены старая обува, одежда и т.п. Если при этом он касался какого-нибудь предмета, то его очитали виновным в том или ином преступлении.

Если же ему удавалось пройти через воротца не коснувшись, подозрение с него снималось. Описанная процедура обозначалась термином "испытание".

Статья закона конца XVI в. гласит: "Если человек, первым проходящий [испытание], не поместится [в воротца I, [взять с него] три довятка..." Такой унизительной процедуре подвергались не только простолюдины: через воротца вынуждены были проходить и ответственные за нойонский скот шулэнги в случае потери скота. "...Если поместится [в воротца I, то вины не будет; всли не поместится — заставить все выплатить," — говорится в законе 1010 г. [1, с. 53—54].

паличие такого испытания у монголов К.Ф. Голсунский возводил к шаманским обрядам. Аналогичная форма решения споров ордалии - применялась и в средневековых европейских судах.

Характерно, что в более позднем "Великом уложении" подобная произдура не упоминается. Законодатели счилали, что достоверность сведений можно подтвердить принятием подследственным присяти. Причем такой порядок строго регламентировался соответствующими статьями: "Староста айла должен присягать в присутствии сайта (главы) этома. Сайт отома присягает в присутствии нойона".

Спориме дела решались тушимэлами, "поддерживающими закон; т.е. судьями. Суд производился в строго определенном месте. По этому поводу в Указе Галдан-хана говорится: "Вообще судьи не д. лим производить сутебное разбирательство вне определенного места". Обязательным было присутствие в суде обеих сторон.

материалы памятников рисуют следующую процедуру судебного разбирательства. Спорящие стс оны, затеяющие тяжбу, подавели в суд жалобу. Через определенное время истец и ответчик должны были явиться в суд по вызову. Как устанавливала статья "Великго закона" 1620 г., в случае неявки одной из сторон после трех вызовов налагался штраф независимо от того, окажется ли она правой или виноватой по делу. Влизкая по смыслу статья имеется и в Указе Галдан-хана: "Если человек, вызываемый в суд по каким-либо делам, после трехиратного уведомления его при свидетелях не явится, то отвтрафовать эго независимо от того, прав он или виноват" [2, с. о]. Уличенный в клевете во время суда должен был заплатить одного верблюда и пяток.

За разбор дела судья получал одну голову скота. В то --же

время Указ Галдан-хана определял, что "если судьи после разбора дела не преподнесут определенную часть [полученного штрафа] двору [князя], то взыскать с них в двойном раз: эре" [2, с. 317.

необходимо отметить, что в исс тедуемых памятниках статьи, касы диеся деятельности судей, занимыют довольно большое место. За неправильное решение дея судья подвергался нашазанию: по "Во ликому закону" 1620 г. — штрафу пятком во главе с верблюдом, а п Уложению 1640 г. после троекратного вынесения неправилоных решений — отстранению от должности. Характерно, что нетрезвость судьи, неправильно разобравшегося в деле, считалась отягчающим обстоятельством. С провинившихся брали штр ф и отс. раняли от несения судейских обязанностей. Приведенные статьи могут свидетельствовать о возможном существовании апелляций о пересмотре дел и существовании; некоего оргача, контролировавшего деятельность судов.

В этом сообщении представлена первая полытка анализа норм процессуального права монголов, отраженных в памятника. ХУП в. Материалы крупнейших юридичоских памятников показывают, что право не стояло на месте. Даже на протяжении двух-трех десятков лет оно достаточно активно развивалось и совершенствова ось.

несмотря на остатки прежней, более примитивной организашии следствия и суда (применение ордалий, вознаг эждение за свид-тельские показания, случаи самосуда и т.д.) [1, с. 40], судопроизводство в Халхе перешло в руки государства, суд стал государственным институтом.

## Источники и литература

- I. Халхын шинз олдсон цааз эрхэмжийн дурсгалт би иг // Monumenta Hi torica. Улаанбаатар, 1974. Т. I, f. VI.
- 2. Их цааз (Великое уложение). Памятник монгольского феодального права XVII в. Ойратский текст / Тронслит, сводного ойрат, текста, реконстр. монг. текста и его транслит., пер., введ. и коммент. С.Д. Дылыкова. М., 1981.
- 3. <u>Кычанъв Е.И.</u> Основы средневекового китайского права. М., 1986.

## Т.Д. Скрынникова

## ЭТНОТОПОНИМ ЗАРГУДЖИН-ТОКУМ

мне бы хотелось еще раз обсудить этнотопским, встречартийся в "Сокровенном сказании" в следующем контексте: "Варгудеймэргэн, гладелен линиджа куль-баргу" (монг. kol-tarqujin-togum -un ejen barqudai-mergen-nu)[20, с. 14]. В этой стотье я мереварсь объяснить перевод, который я предложила сейчас. "Этнотопоним - это топоним, в основе которого лежит этноним, есть слово, обозначающее какую-либо эти ическую группу (племя. народ, ред и его ответвления; национальность и т.п. >"[19. с. 37. Появились этьотопонимы давно, что было связано с закреплением за этническими группами определенных территорий. "Обра--ивн химо-ринте менивессилого о онвекво воминопотонте эмнввое менований в качестве дифференцирутщего признака страны, области, гогода, природного объекта в условым сплошного заселения территории разноплеменным населением" [13, с. 6]. Еще в прошлом веке отечественные историки-географы отмечали наиболее частое употребление этнотопонимов в маргинельных областих, хотя это не абсолютно, эскольку они вообще "имели практическое чачение средства, фиксировавшего право на использование определенной территории [Там же].

Изучение этнотопонимов может способствовать изучению миграции и этногенеза современных народов. Географически регион, обозначаемый в Хайв. этим тепонимом, на мой взгляд, соответствовал современной области, включающей в себя Беогрумнокий кребет и долину р. Баргулин.

М.п. Мелькеев, который занимался топонимикой Бурятии, считает, что "страна эта находилась в пределах Прибайкалья. Ср. р. Заргузин, племя баргут. Термин токул, бур. тухум, ре пространен в стаременной топонимии Забайкальт и Прибайкалья: улус

Тухум, оз. Нур-Тухум и т.д." [10, с. 21]. По его мнению, "по-бурятски "тухум" означает "ровное место, разнина". Со. с древним Г.ргуджин-Токум (Равнина Варгу)" [Там же, с. 162].

Д.Г. Савинов предлагает более вирокий географический реголь, обозначаемый данным топонимов: "Баргуджин-Токум должна была хватывать территории вжного Пр. Зайкалья, Западного и Централ-ного Забайкалья. Вжная граница области, вероятно, проходила по Яблоневому хребту или хребту Черского, приблизительно по линии современных Чита - Кяхта. На востоке она ветючала район Баргузина" [15, с. 26]. Не ясно, что его привело к этому мнению. Мы имеем совершенно точные указания Рашид-ед-дина: "Ах называют баргутами вследствие того, что их этойбище и жилища (находятся) на той этороне реки Селенги, на самом кр: э местностей и земель, которые населяли монголы и которые называют Баргуджин-Токум" [14, с. 160].

Этнонимическое происхождение топонима Баргуджин-Токум не вызывает сомнений исследователей. Общензвестно, что "ороними или гидронимы являются там вторичными образованиями, что первоначальное название было дено нерасчлененному комплексу (горе, седловине, реке, ущелыр), имевшему единое хозяйственное использование и принадлежавшее определенному роду" [17, с. 87].

А.В. Супергиская так объясняет значение топонимов в жизни кочевников: "Кочевому образу жизни, как правило, сопутствовал родовой строй, при котором отдельные части этнося - роды и их подразделения - имели свои особые имена, обеспечивавшие их строгую выделяемость внутри племени или племенного союза. В Условиях отсутствия письменности и постоянного перемещения в пространстве значение родовых "мен и порядка следования частей этноса относитель э друг друга было аналогично своеобразной паспортизации населения, сами же имена людей в сопровождении имен родов и названий родопля зенных подразделений повыоляли четко локализовать каждого человека в обществе и в том месте, где в данный момент находился сто этнос. Образно выражаясь, кочевой этнос представлял собой некоторое подобие географической карты, кото зя двигалась по поверхности земли, неся с собой свои имена, однозначно организованные в пространстве. Вазусловно, если кочецой народ в течение длительного периода пребывал в одной и той же местности, он мог дать названия отдельным ручь: , оврагам, холмам. Но не это было для него самым важным.

Важно было знать, где находится определенный согед. Коллективнаг родовая собственность на скот и прочие материальные ценности сопровождались коллективным владением пастбищами, покосыми, порубкаги, водными источниками и иными угодьями, поддерживавлими жизнеспособность рода" [Там же, с. 86].

Топоним Баргуджин, безусловно, выделял территорию, на которой жила в какое-то время группа людей, относящая себя к баргу (сайырку), о чем звидетельствуют как африкс -джин (-ский) сер. монголджи: - монгольский), том и аффикс обладания -дай, который часто употреблялоя в умени владежеля нырода и иногда заменял имя главы рода: \$4° - Дж. уредай, \$46 - Барулатай, Адаркидай. Что же в КП в. возглавлял барь удай-мэргэн? Основывалов на "Сокровенном сказаним", можно сказать, что этносоциальное образование, находившееся в подчинении Баргудай-мэргэна, составляло часть целого, жившего в другом месте. Об стом свидетельствует как слово "токум" (о нем ниже), так и словосочетание "куль баргу", т.е. "приозерные баргу". Слово "озеро", которое вероятнее всего об: гачает озеро Байкал, сто. дее п ред этнонимом, должно обозначать, какие ото баргу, в отличие от основного этноса.

не останавливаясь подробно на проблеме расселения баргу и ее об уждении, выскажу свою точку эрения на местонахождение "земли баргу", на стеле плль-Гег ну (732 г.) написано: "...назад (т. . на запад) переправясь через реку Ленчу (Демчужную),я прошел с войском вплоть до Темир-калыка, налево (т.е. на север) я прошел с войском вплоть до страны Яир-Байырку", т.е. "эемли Баргу" [8, с. 34]. Если бы тюрки эриентировались по компасу, то, возможно, "земля Баргу" могла бы находиться районе современного Баргузина. Но вот, например, где находится "запед, сзади", с котороь шла печь: "...с целыю устро, ть со гдийский народ, мы, переправляясь через реку Йенчу, прошли ьойском вплоть до Темир-капыга" [Та: же, с. 41]. т. е. Средней Азии, на рго-западе от места проживания древних тя эков Поэтому и "земля Баргу" находилась на севего-зал де от них, вероятно в Прииртышье. В пользу этого свидетельствует и перечисление побед Ачдь-Тегина, при это.. догично предположить, что в течение года войны велись в одном регионе: "После этого великий Аркин племени Аэр Зайнриу стал (нам) врагом; мы и., (его?), рассеяв, разбили при озере Тюрги Лргун... ым предприняли поход на киргизов... Киргизского кагана мы убили и племенной союз его взяли. В том (же) году мы пошли против тюргашей, подылящись в Алтунскую чернь и переправясь через раку Иртыш..." Пам жел.

Подтверждением могут служить данные, приведенные А.Г. Малявкиным из китайской энциклопедии "Тун дянь" (735-812): "Байирку т кже является отдельным телеским племечем [9, с. 142].
Теле проживали на Алтае, в Прииртышье. Именно их в 1206 г. получил в управление от Чингис-хана тарец Усун: "Пусть Корчи
ведает... и теленгутами... Пусть он невозбранно кочует по всем
кочевьям вплоть до при-Эрдышских Лесных народов" [6, с. 161].
Завершая цитирование в пользу данной точки эрения, приведу замечание Марко Полс: "На север от Каракорона (Каракорума) и от
Алтая, от того места, где, как я рассказывал, хоронят татарских царей, есть равнина Бангу (Батту, Бангу, Баргу, Бурги,
Бархум), тянется она на сорок дней... Через сорок дней - море
Скеан (Северный Ледовитый океан); там же горы, где соколы-пилигримы выот гнезда" [5, с. 83].

А. Миддендорф считал, что под Баргу "сам путешественник, кажется, разумел прежде всего Барабинскую степь, а потом, мо-жет быть, и всю низменность, расстилавшуюся между реками И; ты-лом и Енисеем: Ледовитому морю... Марко Поло под именем равнины Баргу во всяком случае разумел по преимуществу страну по реке Оби, которой нельзя не узнать в его метком эписании... Надо удивляться, как в горах, близких к Океану, в которых водится много коршунов и соколов-голубятников, давно не признали Северного Урала" [Там же, с. 256]. О том, что это не могло быть долиной р. Баргузин, свидетельс вует и указание на расстояние: долина аргузина менее протяженна. Кроме того, Марко Поло указал и направление своего движения ст баракорума — на северо-запал (Алтай и далее).

Еще во времена Рашид-ад-дина этнотопоним употреблялся в форме Баргуджин - Токум. Вторая часть топонима с течением времени из употребления исчезла, что позволяет предположить, что первоначал ное значение его для людей, проживавших в регионе впоследствии, стало непонятным. "Причина, по которой дается географическое название, существует лишь в момент самого наименования. Для последующего функционирования топонимов она несущественна. Для населения, создающего названия и пользующего-

ся ими. названия не выражают истории, а служат знаками для различения объектов. Поэтому для местных жителей единственным является топонимическое, а не историческое значение топоним в. Основное негна зние топонымов - различать географические объекты. Оно выполняется одинаково хорошо как топонимами, происхождение которых нам понятно, так и неясными топонимами стершимися значениями основ. Поскольку для функционирования тополимов их смыслодия прозрачность несущественна, это приводит к ее утрато, а народное пересомысление названий - к ее замене на вовую или к некоторым изменениям самих топонимов подгонки их под новое значиние с ов, с готорыми их стали зывать. Такие перестройки в топонима, встречаются чаще, чесловах общей лексики, поскольку здесь особенно широк диапазон поисков дочятного в непонятном... При этом чем лучше вписывается название в ландшафт, тем больше возникает впо. не правдоподобных версий относительно его происхождения [17, с. 118-II97.

на мей взгляд, потеря с течением времени топо. ммом второй части и сохранение первой в качестве оронима и гидронима свидетельствует о том, что слово "токум" для жителей этого региона было непонятным, вероятно, иноязычным, и поиск значения в языке современных жителей региона, несмотря на правдоподобие, не представляется верным и персп чтивным. Топоним Баргуджин-Токум с'означал не только долину р. Баргус н,для которой вполне бы подотла интерпретация М.Н. Мельхеева, но и горную цепь, заключенную между рекой и Байкалом и тоже носящую это имя.

Накоторый свет на перевод слова "такум" может пролить обращение и иранскому языку. На мой взгляд, это обращение правомерно, поскольку в монгольских языках, особенно в ритуальной ленсике, до сих пор сохранимное стова из иранских языков Например, Айя — имя бога-творца и громовержца у древних иранцев до сих пор похраняется в ритуальных текстах современных бурят [3], боро (вино) [4, с. 130] в словосочетании "боро ундур" — сосуд, употоебляемый при брызганыи вином, и т.д. Иранивым встречаются и в толонимике. Например, гидроним "удв", которому В.Н. Мельхеев дал такое объяснение: "Считают, что название Уда (приток Селенги) происходит от наименования меркитского племени уду (удуит), жившего в ХП в. пь Орхону и Селенга, пенкоторые производят от монгольского слова удэ — полдень, связы-

вая это с легендой о том, что какие-то монгольские войска или кочевники прибыли к этой реке в "удэ", то есть во "время обеда", в полдень, и назвали безымянную реку Удой. Предполагают также, что Уда есть селькупское (самодийское) уд - вода. Правельная этимология от этнонима уду... Топеним Уда имеет больной среал: от Камчатки до Алтая, например, рр. Уда, притоки Охотексто моря; Уда (Чуна) - левый приток Антары; Уда - правый приток Антары; Уда - названия мелких рек в Присаянье, в Алтайском крае. Река Уда есть в Псковской области, на Укром зе, в Румынии, но эти названия, очевидно, другого корня" [10, с. 163-164].

Объяснению происхождения названия рек Уда может помочь материал статьи Н. .. Членовой, составившей карту 750 памятников срубной и андроновской культур от Молдавии до Енисея и от Среднего Поволжья до Афганистана и од овременно словарь гидронимов этой же территории, "в основном иранских, но некоторые из них могут быть и индоиранскими... Некоторое количество гидронимов (около 20) может быть и индоиранским, хотя это сомнительно (гидронимы на ap, udz, asman, ur, uru-ap). Особенно много их в Южной Сибири, где они хорошо совпадают с ареалом памятников андроновской культуры. Все же вероятнее, что все ..еречисленные гид энимы - иранские. Есть ли основание предполагать, что они относятся к доскифскому времени? Думается, некоторые основания есть 118, с. 263 Л. К статье Н.Я. Членова прилагает словарь гидронимов в толковании В.И. Абаева, где отмечаются реки Удав (Удава), Удай (Уда) от арийск.: др.-инд. "вода" в бассейне Днепра и Уда в бассейне Оби и Енисея от арийск.: др.-инд., иран. ude "вода" [Там же, с. 268]. Вероятность происходения названия Уда у притока Селенги позволяет перенести восточнее границу сохранения иракоязычных гидронимов.

На проживание в данном регионе ираноязичных племен указывали многие ученые. Так, В.Л. Чосевич отмечел: "На рубеже нашей з₂4 здесь (Саяно-Алтай с Минусинской котловиной, Джунгария. Восточный Т.нь-Шань. - Т.С.) происходит смещение европеоидных аборигенов (динлинов?) с континентальными монголами, результатом чего и бы.о, как считается, сложение ядра торкских народов Далее же к заподу, в казахских и среднеазиатских степях и пустыня обитали 1,5 млн потомков ираноязычных саков (усунь, как-

гай, взижи и яньчэвй китайских источников)" [12. с. 19]. Лингавист Т.В. Гамкрелидзе на основании многочисленных свидетельств центрально-азиатских языков утверждает: "Носители "древнеев) - пейских" диг тек.ов направляются с первоначальной территории их обитания в Передней Азии, очевидно, через Центральную Азию и далее на запад повторными миграционными волнами" [2, с. 363].

Ранее много упоминалось, что слово "куль" указывает на то, что речь идет о част. этноса баргу - "приозерные баргу". Другим словом, ука ывающим на это же, является слово "тукум". Предваряя "чтеты М.С. Косвеня хочу сказать, что употребляемый им термин "патронимия" я заменла "линиджем - термином, который более точно отражает содаржание понятия и используется исследвателями. М.О. Косвен три перечислении наименований патронимий в тазличных изыках дает и иранский эквивалент, обсаначаеный словом "токум" (тукум), что эначит "семя" [7, 100]. "Такие наименования крятые разнообразны, нередко они выражают в форме существительного единство происхождения ил родственную близость" [Там же].

Данный термин вотречается и в иготоящее время: "...у ряда кавказских народов употребляется для обозначения патронимии большое число различных иноязычных терминов, обозначеских в соответствующих языках родственную группу вообще или, в свою очередь, патронимию в частности, аковы иранские термины: тохум, или тухум, - "семя" (балкеоцы, кумыки, аварцы, даргинцы, лезгины, азербайджанцы, таты)" /Тэм же, с. 187 Л. "Кумыки различают два вида тухума, или патронимии: рвук-тухум - "близкий тухум" - группу близких родственников и Ърак-тухум - "дальний тухум" - более дальних родственников" [Там же, с. 189]. Превращение этнонима в топоним - явление обычное. "Асли существовали или существуют таки- обыте наименования населзни, го места или его обитателей, то естественно должна была существовать или существует как некое целое самая группа этих обитателей, представляющая собой, судя по ее патронимическому обо начению, опретеленный совместно я вший или живущий родственный и вместе с тем общественным коллектив. Такой коллектит действительно существовот и существует у мылгих народор" [Там же, c. 92].

Таким сбразом, топоним Баргуджин-Токум вписывается з топонимику Зв. айхалья как субстратный топонім, т. в как "топоним, включенный в топонимическую систему господствующего язы ка, но происходящий из языка аборигенного населения другого этно. 1° [1, с. 17]. "Топонимы привязаны к определеным географическим объектам, к определенным ареалам. Поэтому часто оказы в этся так, что топонимия в целом (элее обломочна, более архачина, чем другие слои лексики... Имелно поэтому влияние субстрата чожет выражаться и в одной топонимии, мин я другие слои лексики данного языка. Следы субстрата могут быть совершенно стерты в данном языко (или их вообше может не быть) и совершенно отчетливы в топонимии данного района" (Там же, с. 18-19)

Установленный ареал ираноязычной топонимии не расходится с археологическими данными [11], что может служить дополнительным материалом для выводов не только лингвистическог, но и этногенетического характера. В этнической толонимике известно, что "следы этнического субстрата могут сохраняться лишь в одной топонимии и больше нигде" [1, с. 21]. Употребление в топонимии "Сокровенного сказания" этнонима "токум" может быть примером того, как " в той же топонимии в связанием виде охраняются следы субстратной апелиятивной лексики, которая реконструируется из топонимических основ, но которая, возможно, никог да в чистом виде не употреблялась и не была известна субстратному языку" [Там же].

Логичнее рядом с этнонимом видеть слово, отражающее тип этнокультурной общности, чем ороним - равилна Вергузин. Можно прислать, что Баргуджин-Токум - это этнотопоним (или генотопоним, поскольку "токум" в значении липиджа был лишь частью этно са), учитывая то, что топонимия соответствует археологическим данным, носит ареальный характар и является субстратной или дочсторической [75, с. 23]. В этнотопониме совместились этноним и апаллятив, отражающий определенный уровень этнокультурной общности.

## Литература

- 1. <u>Агеева Р.А.</u> Проблема топонимического субстрата // Этническая топонимика. - М.: ГО СССР. 1987.
- 2. <u>Гамиралидае Т.В.</u> Индоевропейский язык и индоевропейская прародина // Культурное наследие Востока. Проблемы, поиски, суждения. М.: Наука, 1985.

- 3. <u>Дугаров Д.С.</u> Исторические корни белого шаманства. **b.**, 1991.
- 4. Еремеев Д.Е. "Тюрк" этноним иранского происхождения? (п проблеме этногенеза древних тюрков) // СЭ. - 1990. -# 3.
- 5. книга Марка Поло о разне бразии мир., записанная пизакцем Рустикано в 12% г. от Р.А.-Алма-Ата: Наука КазССГ, 1990.
  - 6. Козин С.А. Сокровенное сказание. М.; Л., 1941.
  - 7. посвен М.О. Семейная община и патронимия. М., 1963.
- 8. <u>Малов С.Е.</u> Памятники древнетюркской письменности. М.; Л., 1951.
- 9. <u>Малявкин А.Г.</u> Танские хроники о государствах Центральной Ази: Тексть и исследования / Отв. ред. W.M. Буг. Новосибирск, 1989.
  - 10. Мельхеев М.Н. Топонимика Бурятии. Улан-Удэ, 1969.
- II. Новгородова Э.А. Ранний этап этногенеза народов Мсм-голии (П I тыс. до н.э.) // Междунар. симпоз. 17-22 октября 1977 г. М., 1977.
- 12. Носевич В.Л. Ранние тюрки в великом переселении народов (демографический вспокт этногенеза) // Этническая история тюркоязычных народов Сибири и сопредельных территорий. -Омск. 1984.
- 13. Поспелов Е.М. Этноним в топонимике // Этническая топонимика.  $M_{\star}$ . 1967.
- 14. <u>Рашид-ад-дин</u>. Сборник летописей. М.; Л., 1952. Т. I. Кн. I.
- 15. Савинов Д.Г. и вопросу этногеографии севера Центральной Азии в предмонгольское время // Проблемы отечественной и всеобщей истории. Изв. ЛГУ, 1973. Вып. 2.
- 16. Смолициая  $\Gamma$ .И. Об одном этническом аспекте топонимики // Этническая топонимика. - М., 1987.
- 17. Суперанская А.В. Что такое топонимика. М., Наука, 1985.
- 18. <u>Членова Н.Л.</u> О времени появления ираноязычного населения в Северном Причерноморье // Этногенез народов Балкан и Северного Причерноморья, Лингвистика, история, археология. — М.: Наука 1984.
  - 19. Этническая топонимика. М., 1987.

20. Rachewiltz I., de. Index to the Secret History of the Mongols. - Indians Univ. Publ. Uralic and Altaic Series. - Bloomington, 1972. - Vol. 121.

### Н.О. Паракшинова

# К ИЗУЧЕНИЬ ФИЛОСОФСКОГО СПЕРЖАНИЯ ПОСЛОВИЦ и поговорок монгольских народов

Пословицы и поговорки как жанр устной народной поэзии своему содержанию имеют ярко выраженный общий мировозэренческий и философский характер. В этом можно убедиться на примере пословицы, которая гласит: "Хотя рога козленка вырастают тоз е ушей, они становятся длиннее . .. В ней выражена глубокая философская мысль о том, что нельзя остановить нарождающееся новое, всякое новое явление побеждает старое. Эта пословица первоначально родилась в результате жизненных наблюдений скотоводов и впоследствии приобрела смысл глубокого обобщения, распространенного на аналогичные факты и явления из реальной действительности, общественной жизни.

Пословицы и поговорки создавались в глубокой древности, содержание их глубоко и богато. Мы ставим задачу рассмотреть эти мудрые изрече: :я как специальные выражения народной философии и рационализма. Характерной чертой этих жанров являє ся то, что образная форма в них служит для воплощения определенного рационального содержания, их эстетическая функция подчиняется рационалистической.

Пословицы и поговорки - признанные образцы народней рости. Внешне они просты, но при тщательном рассмотрении являртся вершиной философского мышления народа. Наиболее арханчные из них выражают период первобытно-эбщинных отношений. В пословицах и поговорках различных племен довольно ярко отражены всэ грали исторического прошлого, они являются живыми свидетелями седой старины, зачатками устной литературы. Они выявляют запачатленные в них нравственно-этические воззрения и почазывают, ,как нравственная философия вырисовывалась треди других культурных достижений. ۷X

0 жизненном опыте древних монголов говорят следующия словицы:

sal ögel ču bayibaču osoči keregtei. cidal bayipacu sayin nökür-ece Jüblelge keregtei. [4, c.71]

us m-u tungyalay qurca bolbaču čilayun-i yayakin dayaqu

komun-inu kedui-ber sayin bo' baču

yaycayar bögöde-yi yayakin deyilekü bui.

dabasu kedül šorboy bolbaču idegen dotur jokiyaltai. tong onen oges qatayu tolbacu Пусть слово сказано сурово, komun-u yabudal-dur tusa ai.

Пусть даже и честся плот, но нужно соблюдать осторожность; Хоть ты силен и \_мен, но без совета и помощи друга не обойдешься.

Как ни сильна и проэрачна струя воды.

Эна не сможет перерубить

как человек ни был бы хорош,

Всех людей победить не может.

Хотя соль и серька, Она - хорошая приправа к пище: но оно приносит пользу всем.

Глубоко содержательные пословицы г тречаются во многих монгольских источниках, в т.ч. в Сокровенном сказании монголов", проме того, в занном сообщении нами использованы архивн з материали О.М. Асвалевског, автора первого русско-монгольского словаря [2]. Пословица

yadayur yabuqu kömün yal-iyan manaday. [6, c.50]

Отправляясь в путь, Сохрани отонь в очеге.

призывает хранить и защищать родной очаг.

В период матриархата была популярна пословица, подчеркивающая кровное родство:

kegeli negetel. eke yaycatal. [5, c.7, 49]

Māmun-u my nayaču. Modon-u uy öndösü [4,c. 26] чрево одно, сорочка одна.

Род лидей идет от дяди по матери. Рост деревьев от кория идет.

Пословица исходит из самой реал ности, она всегда движимя активностью человеческого сознания, его стремлением утвесдить определенную социальную точку эрения. Веками наблюдая за действительностью и преобразун ее, народ в своем сознании разил многие ее важнейшие особенности - развитие природы, 06дества и человеческих отношений.

Традиция древних монголов становиться названными братьями 🗕 anda čireldekū 💄 выражена в пословице:

anda komun amin nigen. [3, c.105] У двух побратимов Одна душа.

В следующей пословице мать Оэлун, осуждая Тэмуджина за то, что он убил вактара, произносит:

següder-eče öber-e nökür ogei.

Нет друзей, кроме своих теней.

segül-ece öber-e Laiyur ogei. 3.c.90

нет хлыста, кроме скотского

Мать Оэлун вложила в эту пословину мысль о том, что после ухода Тодояна они остались одни, что нельзя пренебрегать друзьями, а тем более убивать и . Она осудила жестокость сына.

Пословицы подчеркивают необходимость дружбы людей, ибо без дружбы немыслима жизнь:

dali ögei sibayun niisku öger. Без крыльев птица не летает, eb ögei ulus ögedelekü ögei.

Без дружбы народ не проживет

11. c. 16]

народные афоризмы имеют большое познавательное и воспитательное значение. Ценность их не только в многообразии сведений, в типизации в лений действительности, в обоблении богатого жизненного опыта, но и в выведении общих заключений о ва юномерностях развития монгольского общестьа периода родовых отношений, когда были необходимы поддержка и помощь близкого друга, побратима, клятва с которым скреплядась кровью обоих друзей.

движение познания от явления к сущности осуществляется в трех уровнях абстрактности афоризмов: изречения с буквыльным смыслом (У хорошего человека друзей много, у хорошего коня хозяев много), изречения с буквальным смыслом и одновременно ин сказательные (В высоких горах стремись к перевалу, в широком море стремись к переправе), только иносказательные (Во взгляде - огонь, а лицо - что заря).

Оценочный аспект языковых афоризмов выражается в содержа-

нии пословицы, а с другой стороны выступает формой оценкт тех или иных ситуаций. Пословицы отражают не только позитивные стороны народной жизни, но и негативные. Отражают они противоречивость мировоззрения людей и влияние на это мировоззрение взглядов, эторые шли от представителей господствующего класса и внутриклассо их групп в отнешении к проблемам общественной и частной жизни.

В пословичных афоризмах дается как рациональная, так и эмесиональная оценка:

burayu-dur jöb ögei.
boyol-dur erke ögei.
kömün-ü jiyayan
tenggeri-yin yar-tur. [7,c. 33]
ejen qayan-u qauli endel ögei.
erlig qayan-u toli aldal ögei.
[9, c. 125]

Нет прявды у неправды, нет прав у раба, Судьба человека В руках тэнгриев. Саконы царя непогрешимь

Законы царя непогрешимы, Зеркало Эрлик хана все отражает.

Языковой афоризм дает представление о освершенстве и тем самым выступает как результат, вывод, одновременно являясь и средством оценки объекта или какого-либо случая. Бместе с тем он выполняет воспитытельную функцию, преподает нравственные уроки, диктует правила поведения и мышления:

erke-yi suraqu-ber be ke-yi sura. [4, c.128-129] kerbe modon-iyar Лучет учись труду, чем баловотву.

baras kijū talbibasu ken ayuqu bui. Mungqay qara ulus suryabasu ken sonosqu bui. [3, c.91] Зели сделать чучело деревянного барса,

Кто его будет біяться. Если глупец будет сбучеть народ Кто его будет слушаться.

Мораль этой пословицы — не учи людей, если ты сам глупец. Пословицы учат также не быть котительным, горделивым и заносчивым:

yal-dur serigün öget.
öriyen-dür sayın öget. [1.c. 23]
onoy yabuqu yekedebel
noqci mete soyoluydana.

В огне нет прохлады, 3 мести нет добра. Зсли будещь гордым, как собаку, просмерт. tögsil yabuqu urida al Lömün-ü yar-iyar nocoydamui. (3, c.110) Если поведеть себя горячим, Будеть избит человеческими руками.

Воспитательная сторона языковых афоризмов заключается в передаче знаний, добыть опытом многих поколений, и в максимальном использовании духовного потынивла, что непосредственно связано с нормами поведения, практикой. Пословицы и поговорки фиксируют отношение человека к объективному миру и выступают тем самым в качестя эмировозэренческого отражения бытия.

### Источники и литература

- I. Буряад градай снымон угонууд. Улан-Удо, 1948.
- 2. <u>Ковалевский О.М.</u> Монгольско-русско-французский словарь. Казань, 1844-1849. Ч. 1-1.
- 3. <u>Лозин С.А.</u> Сокровенное сказание. Монгольская хрс.пикл 1240 г. под названием Mongyol-un niyuča tobčiyan. Вань чао би ши. - М.; Л., 1941. - Т. 1.
  - 4. Монгол цэцэн угийн далай. Улаанбаатар, 1964. Т.І.
  - 5. Монгольские народные пословицы и поговорки. М., 1962.
  - 6. Пословицы и поговорки. Иркутск, 1974.
  - 7. Пословицы и поговорки бурят. Иркутск, 1961.

л. В. Олядыкова

### BOCTOHHAR CAMBOLIAKA B "CLIOBE O HOLICO AT OPEBE"

Исследователи находят в "Слове о полку Игореве" не только лексические монгольские элементы, но и семантические (термин акад. В.А. Гордлев кого), На мой взгляд, предпочтительнее термин "семнотическое заимствование"; речь идет о предметах (соответственно словах), научное рассметрение которых входит в компетенцию нелингвистической семистики, линг лист в этом случае должен обратить внимание на ярко выраженную специфическую коннотацию. И здесь в высшей степени оправдано обращение к историко-этнографическим д наим как к экстралингвист. ческим критериям.

Остановлюсь на трех контекста" из "Слова о полку Игореве". 1. "Чръленъ стягъ, бъла хорюговъ, чрълена чолка, сребрено стручіе - храброму Святьславличю", Выражение "была хорюговы" упоминается при описании момента, по словам академика Д.С. Лихачев: "несемненно обрядового": Игорю после первой победы подносят черленый стяг, белую хоругвь, черленую чолку, серебряное стружие. В "Слове..." через перечисления даютс только "те объекты, которые требуют церемониальности: ...досыча..." [11, с. 134-136]. Эти цветовые эпитеты неизвестны русскому фольклору. Знамена кочевников были украшены конскими хвостами. Белое войсковое знамя в других памятниках не фиксируется. В прилагательном бъла переплетаются но линативное уцветовой признак полностью сохраняется) и переносисе (обозначение священного) значения. Автор "Слова..." знал, что половым в АЛ в. шли под белыми знаменами, но известно ли было ему символическое значение нвета значени? Велая хоругаь - реальный военный знак, но знак "говоряций", занимающий особое место в символике военного сбикода. Называть употребление "белый" в сочетании с "хоругвь" метафорическим неточис: исконное цветовое значение сохраняется. Бельй цвет хоругви можно объяснить на основе древних верований монголов и тюрков. Монголы белым цветом обозначали священные предметы, солнце, луну. Священное знамя монголов - девятиножими или деватихвостый бунчук - было белого цвета. Число 9 также имело символическое значение. "Великое белое знамя" Чингисжына (yeke čayan sülde) состояло из девяти частей, причем главное - белое - находилось в центре. У Чингис-хана было девять знамен: пять белых, четыре черных. Знамена султанов сельджукидов Рума были тоже белого цвета. Цвета знамен Киевской Руси неизвестны, но внамя великого князя Дмитрия Донского было черным (см. "Сказание о Мамаевом побоище"). Боевые знамена великих руссчих княз й были обычно черные с изображением Спаса (Спасителя). Трудно что-либо в эразить тому, что символика белого - общечеловеческая черта, но наиболее ярко такая трактовка цвета прослеживается в монгольских языках. Приведу нексторые примеры.

У монголов цветовую символику имеют как материальные предметы, так и нравственные понятия: белые животные приносились в жертву, преподносились в дет: дань "9 белых" (уівій сауап); "белая пища" (сауап idegen); "чистая пища" (агіучи idegen); одним из предметов сакрального назначения являлся белый войлок. Ср. антропонимы: бур. Сагаан, калм. Цаћада, Цаћан, Цаћан-хаал-га, Цаћан-Манж. От этих имен образованы фамилии Цаганов, Цаган-Манджиев, в бурятских улигерах встречается имя-метафора Сагаадай. Еще примеры: ауап еридеп — Белый старец, стуап вага — 1. Название первого месяца по лунному календарю; 2. Новогодний праздник. Примеры, связанные с символическим эначением белого цвета, можно найти и в "Сокровенном сказании".

Буддийское значение белого аналогично: čayan oki - имя, под которым Будда пребывал в высшей стране Будд, čayan šikūr-tei - обладатель белого зонта - лицо высшего духовного сана, čayan nom - белое (-доброе) учение.

імрокий диапазон значений белый цвет имеет в тюркских языках. В туркменском языке выражение ак суйт берен эне - род ная мать, букв. мать, кормившая белым молоком; ак пата бермек - желать счастливого пути, ёлун ак болсун - счастливого пути; в татарском языке фразеологическое сочетание ак рт - пожелание хорошего пути; аксакал - почтенный человек, мудрец; ак ке-

ше — образованный; в современном башкирском языке "ак" имеет несколько значений; белый, светлый, седой, чистый, священный, благородный, хороший. См. еще башкирские ангропонимы: Ахбай, Акбаш, Аксылу, Акъял, Акбика, Акбулат, Акмахамет, Акмужа и др

2. Игорь... "въвръжеся на бръзъ комонь, и скочи съ него босымь влъкомь..." По мнению В.А. Гордлевского, А.Н. Робинсона, Н.А. Васкаковя, босый волк - тюркский тотем: "Автор откло няет преобладавшую у него до сих пор традицию русского фолькл ра ("серымь") и вводит характеристику половецкого тотема (бо сымь)" [12, с. 211-214], "Восый волк" в псковских говорах фольклоре означает: 1) мифическое существо - пугало детей: "...не плачь, босый волк приде, съись тебя! Не бегай к речке, там тебя босый воли подхвати"; 2) оборотень-волшебник: в ска: ках вели обращаете ; в принца, и серым волком иногда обертываетоя молодец; 3) в говорах Эринской области (где происходили события, описанные в "Слове...") "босый волк" употребляется для характеристики быстро бегущего человека - "как босый волк бегъить": 4) применительно к волку - для обозначения цвета шерсти: "...када шэрсть гиряит... збросил - стал босый, билаватый, билявый..." Бо дишлектным данным бытование в русских говорах эпитета "босый" не только несомч ню, но имеет широкораспрострачение. Я полагаю, что определение "босый" вернее св вывать и обозначением цвета. В псковском фольклоре не могло бити заимствования образа как исторически, так и географически Зачем понадобился бы автору "Слова..." образ "чужих кровей"? Древиля Русь знала собственного волка-волшебника. Аульт является общеевразийским, подтеррждением чего служат следующи примеры: "волкоглавый" древнегрузинский царь Р хтанг I (У в.) преческий Ликаон, сербохорватский Вук - Эгненный Смей, способ ный к оборотничеству, осет. Wurx-ug (волк) - имя царя-оборот ня, родоначальника нартов; имена североамериканских индейцев, Болк был тотемом у северных германцев. А.С. Фаминцын предпола гал названия славянских народов (Вильцы, Асругане (?), Сербы (?), Враны или Варны) связанными с названиями священных живот ных - волка и ворона.

Таким образом, возможность объяснения мифологического об ряза волка, если "босый волк" "Слова..." как таковой, обнаруживается на славянской почве. Волк-оборотень — сбщеславянский миф (на Руси — о полоциом князе Всеславе). С другой стороны

интересно проверить, как часты уподобления князей Рориковичейволкам. Это вполне могло быть сржетом для темы Scandoslavica. Возражая против заимстнованного мифологического образа волка в рассказе о побеге Игоря из плена, в то же вдемя не отрицаю "присутствие" в памятнике восточного (тюркско-монерльского) волка-тотема. О волке-тотеме много говорит "Вокровенное сказание", где неоднократно упоминается монгольский род чонос; среди калмыков до сих пор существуют роды - чоты (чино). Калмыки почтительно называли волка тенгрин ноха - небесная собака, а собаку - тенгрин теанн , или просто гаарн, Голова волка изображалась на знамели монголов. По преданию, давний предок Чингисжана и легендарный предок тюрков Эгуз рождены от волка. Слово, означаюте тотем, часто становилось названием рода, личным именем. Название волка как пол жительный эпитет употребляется в эпосе монголов и тюрков. О древнем предке тюрков и монголов говорили утвердительно И.Н. Березин, Г.Н. Ботанин, Б.Я. В адимирцов, В.Б. Бартольл, М. Фуад кёприли.

Болк-тотем отражен и в "Слове о полку Игореве": "влыци грозу въсрожать", хан Гзак "бъжить сѣрымъ влъкомъ", "коли Игорь соколомъ полеть, тогля Влуръ влъкомъ потече..." У тюркских и монгольских народов отмечалось смешение тотемов: ими считались и водк, и собака. С этим связано много примет. Ср. также современные антропонимы: башк. муж. эткол (эт — собака), кесекбай (кесек — щенок), жен. этбика, каз. Этбай (Итбай), бур. Иохой, калм. ноха. Мужские имена тюрков и монголов часто являлись производными эт кличек собак: Воняк — Белошейка, Барак — с длинной шерстыр, Иит, Иитляр — собака. Слово "собака" вызтупает как имя половецких князей, Ногай — имя зслотоордынского полководца (1299-1300), одного из потомков чингис-хана.

3. Кобях - историческое имя половецкого хана, ширско распространенное тюркское имя, знакомо оно было и на Руси: Иван Кобяк, Московский посол в сазань слетопись, 1511), Кобяк Клементьев сын Линев, поручитель по боярам, Илья собяк, подчатный Полоцкий [13, с.184]. Фамилия Кооякин была распространена в Рязанской губернии. В "Слове о полку Игореве" это имя употреблето в раза: "А поганого Кобяка...," "...и падеся Кобякь вы градь севь...". "...ильку собякова..." Этимология антропонима из половецкого слова кобяк - собака у исследователей не вызывает сомнения: собяк - зоовнтропоним, связанный с тотемизмим. Дуу-

гие имена (Кончак, Гзак) имеют несколько этимологий. Г. "Чевы трев некогда заметил: "Имена половецкие, сохранившиеся в нащих летописях, могли бы облегчить ориенталистов при исследовании ткто были половцы?" [7, с. 244].

Результаты общих тотешистических представлений монголов и тюрков нашли пражение в их антропонимике. Антропонимический материал, реликт древних представлений, свидетельствует о широком распространении тотемистического культа собаки. Зарожденые имен — сложный процесс, определяемый многими факторами, среди которых как широкое явление тотемизма, так и индивидуальные мотивы наречения. При разборе сооственных имен, особенно древних, необходим тщательный анализ.

Относительно "Слова о полку Игореве" можно говорить не только о восточных лексических заимствованиях, но и о влиянии восточного фольклора, что свидетельствует о хорошем знании автором мира представлений, сказочных и эпических образов степняков.

В свое время мною подробно разбирались монголизмы "Сло--ва...": хоругвь, шельбиры, каган, Боян. Каждому из указанных слов можно дать этногражчиеский анализ. В сочетам:: "была хорюговь" подробно резематривалось также з эчение определения. Кроме того, к взиатским семантическим заимствованиям Г.Д. Санжеев. В.А. Гордлевский относили и красный цвет знамени (човлень стягь): "Подбор цветов (знамен в "Слове..." - О.Л.) наводит на мысль об Азии: монголы в Xiil в. шли с красныти стягами" [6, с. 327]. П.М. Мелисранский и Ф.Е. Корш связывали этммологию этнонима шельбиры с калмыциим словом шилгур - арапник, бич. Термин шельбиры характеризует основию хозяйственную деятельность монголов и тюрков, для скотоводов-кочевников шельбир яь ялся вещью первой несбходимости. Мною объяснение этимологии слова дается без учета сакрального значения предмета плети. "Монгольские плети" ждут этнографического исследования во всех формах своего сущест: вания: и как материального предмета, и в символике. Выясняется, что кузькина мать - это плетка, причем в свадебном обряде. С фразеологизмом надо еще разбираться, а то, что плеть участвует в калмыцком свадебном обряде - это точно. "Хан" в монгольских языках - злитет в названии легондарной птицы баснословных размеров - Хан Гаруди. В сказках ториских народов кан карада - птица счастья, оред. феникс. В мифологии монголов и торков владыка подземного царства, повелитель ада - Эрл. хан (erlig qan). Баян (Боян), Буин - варианты одного слова, все они зафиксированы в древнем
монгольском эпосе в имени вещего пев\_а Дубун-Бајана (ДубунБојан, Дубун-Бујан).

## Источники и литература

- 1. Слово о пълку Игоревъ. Игоря сына Святъс завля, внука Ольгова // Словарь-справочник "Слова о полку Игореве". М.; д., 1965. Вып. 1. С. 15-25.
- 2. Сокровенное сказание. Монгольская хроника 1240 г. / Пер. С.А. Козина. - М.; Л., 1941. - Т. I.
- 3. <u>Баскаков Н.А.</u> К этимологии половецких собственных имен в "Слове о полку Игореве" // Проблемы истории и диалектологии славянских языков. М., 1971. С. 38—45.
- 4. Заскаков Н.А. Тюркская лексика в "Слове о полку Игореве". - М., 1965.
  - Викторова Л.Л. Монголы. М., 1980.
- 6. Гордлевский В.А. Что такое "босый волк?" // Изв. Стд. литературы и языка АН СССР. М., 1947. Т. 6. Вып. 4.
  - 7. Дубенский Д. Слово о полку Игореве. М., 1844.
- 8. <u>Ауковская Н.Л.</u> Категории и символика традиционной культуры монголов. М., 1988.
- 9. <u>Иванов В.В.</u> Реконструкция индоевропейских слов и текстов, отрежающих к льт волка // Изв. Отд. литературы и языка АН СССР. - М., 1975. - Т. 34. - № 5.
- 10. <u>Козырев В.А.</u> Словарный состав "Слова о полку Игореве" и лексика современных русских народных говоров // Тр. Отд. древнерусской литературы Ин-та русской литературы (Пушкинский дом) АН СССР. Л., 1976. Т. 31. С. 93-103.
- 11. <u>Лихачев Д.С.</u> Монументально-исторический стиль древнеславянских литератур // Славянские литературы: Докл. сов.денегации на УШ Междунар, съезде славистов. М., 1978.
- 1. <u>Робинсон А.Н.</u> О закономерностях развития восточнославянского и европейского эпоса в раннефеодальный период // Славянские литературы: Докл. сов. делегации на УП Междунар. съезде славистов. - М., 1973.

- 13. Тупиков Н.М. Словарь древнерусских личных собствен ных имен. СПб., 1903.
- 14. <u>Фаминцын А.</u>С. Божества древих славян. СПб., 1864.
- 15. <u>Чернышев В.И.</u> Темные слова в русском языке // Избранные труды. М., 1970. Т. 1.

C.W. Jenexon

### (ОДЧАВ) АВАХЗ-АЧАТНА И КАНУШ

В буддийской литературе термин шунья (сйцуа) - "пустота"; "отсутствие"; "ничто" встречается уже в ранних источник: .. Он эходит в устойчивое сочетание "три двери освобождения" (trivimokṣamukha) наряду с энимиттой (animitta) - "незнаковостью" и апранихитой (apranihita) - "неприв. занностью" 17, с. 581. Авторы древних текстов имели в виду прежде все--оо определенное поихическое состояние - состояние сознания совершенствующегося. Но поскольку основная идея абхидхармического буддизма заключается в том, что нот психического состояния вообще, совнашия вообще, а есть ряд последовательно возникар--вотнементовдхарм, каждая из которых является носителем одного и тольно одного-единственного своего признака (svalaksana), и в этом стисле она и обладает собственной природой (вузььама), то и незнакльость не может быть незнаковостью вообще, крк и непривязанность - непривязанностью вообще, богда в текстах по Абхиджацие говорится с незнакогости, т.е. об отсутствии (шунья) знака, то это означает, что нет в данный момент, в настоящем, проявления тего признака (laksama), который присутствовал предыдущий момент, в прошлом. Ведь нет смысла говорить об отсутствии того, чего никогда не было, нет и не будет.

Таким образом, с то-им эрения абхидхармистов, отсутствие знака, т.е. какой-то определенной дхармы, также является дхармой - "незнаковостью", которыя "несет" отсутствие этого знака, т.е. шунью. В этом смысле пустота (шунья) имеет, как это на парадоковльно, качественную пределенность. Оня имеет качественную определенность еще и в том смысле, что отсутствие проявнения одних дхарм ведет к проявлению других. Пустота, следова-

тельно, может рассматриваться как причина их возникновения. Пустота всех дхарм является причиной нирваны и, фактически, самой нирваной. Но последнее - проявленная реальность лишь в состоянии Будды. У всех остальных совершенствующихся всегда присутствует проявление какого-то количества обусловленных (важактіта) дхарм и какое-то количество дхарм уже не проявляется, т.е. их вуаднай суть шунья. Такие "пустые" дхармы так же классифицировались, как и остальные. "Паттисамхитомагга" перечисляются, например, 25 видов шуньи [14, с. 171-184]. Почему же именно 25, не больше и не меньше? Ведь теоретически можно говорить о пустоте всех дхарм, составляющих полный список той или иной абхидхармической школы.

Ответ на этот вопрос заключается в том, что количество возможных видов пустоты определялось не теоретически, а в процессе медитации, и устанавливалось прежде всего как эмпирический факт. В процессе (эсредоточения сознания на каком-то одном определенном объекте целый ряд психических и психофизических состояний (например, проявление эмоций, каких-то потребностей) может заметно ослабевать или совсем прекращаться. газумеется, это зависит от слособности к сосредоточению и интроспекции, свойств самого объекта медитации, а также метода и техники, используемых практикующим. Не только древние абхидхармисты постигали природу пустоты в результате йогической практики<sup>1</sup>. но, как отмечает В.И. Рудой, ссылаясь на "Мадхьямакавритти" Чандракирти, и "в системе праджинппарамиты вуавый ча есть струк (пустота) не как умозрительная концепция, а как результат йогического сосредоточения на "причинно-зависимом возникновении" (pratītyasamutpāda)" [2, с. 127].

Теория "причинно-зависимого возникновения" (пратить ясамутпада) представляла собой второй, дополняющий "атомарный" дхармический, уровень психологического анализа в Абхидхарме. Сами по себе дхармы, составляющие 5 скандх, рождаются и исчезают в течение бесконечно малого промежутка времени - кшаны (крапа). На дхармическом уровне можно рассмотреть механизмы смены одних исихических состояний другими, но он не позволяет вскрыть закономерную связь длительных поведенческих программ личности, в которых обнаруживается пелестность человеческого поведения.

В отличие от "атомарного" дхармического, пратитьясамутнада предста ляла собой "молекулярный" уровень психологического анализа и являлась схематическим отображением причинно-следственной связи между важнейшими, с точки эрения буддистов, пси-хическими состояниями и процессами. Формула пратить ясамутпады содержит 12 бхаванг (bhavānga), или нидан (nidāna), каждая из которых является причиной для последующей. Начальное звено этой цепи - "омраченность" или "неведение" (avidyā). Следующие бхаванги (ниданы) соответственно: "содеянное" (замакāra), "сознание" (vijāāna), "чувственные и нечувственные элементы" (пама-гūра), "шесть органов чувств" (sad-āyātana), "соприкоснсвение" (зрагçа), "чувства" (vedanā), "желание" (trṣṇā), привязанность" (урафала), "становление" (bhāva), "рождение" (jati), "старость и смэрть" (jarā-шагара).

дхаванги пратитьясамутпады представляют не только самые существенные моменты и этапы жизни настоящей, но также и то, что предмествоной возникнет в ее результате в будущем, и то, что предмествонало ей в прошлом. И предмествующей жизни относк ся "неведение" и "содельное". В результате настоящей жизни создаются условия для нового рождения, за которым закономерно последуют старость и смерть. "Рождение" и "старость и смерть" в пратитьясамутпаде представляют будущее, следующую жизнь. Для того чтобы избавиться от наиболек тятостног в жизни человека, с чем ему руднее всего смириться, а таким, без сомнения, являются старость и смерть, необходимо устранить непосредственную причину, т.е., по пратитьясамутпаде, — "рождение". Но это возможно только если устранить "стансвление" и т.д., вплоть до "неведения". "Неведение" же не имеет причины, оно безначально.

Формула пратитьясамутпады, располагая отдельные психические проявления в причинной и следовательности, определяла и последовательность медитативных размышлений над сущностью каждого из них, в процессе которых они "прояснялись", "очишались", "освобождались" от своего содержания, т.е. становились "пусты по "пустота" в качестве актуального отсутствия психического проявления (бхаванги) шэжет быть относительной в том смысле, что еще не устранена порождающая причина, т.е. предшествуфее звено пратитьясамутпады. Например, прекращение привязанности к чему-либо, достигнутое в результате практики, не означает еще, что эта привязанность не может возникнуть вновь, если не будет устранена ее причина - желание само по себе (тришна). А оно радикально устранимо только в случае отсутствия

5-164

"чувств" (ведана) как таковых. Таким образом, "пустота" отдел, ной бхаванги означает не только отсутствие ее проявления, е "пустоту", но и отсутствие проявлений всех последующих бхаван книден), для которых она является первоначальной причиной. Объем "содержания" шуньи, тем самым, у каждой бхаванги не огранков — он возрастает по мере движения от конечной бхаванги первой, т.е. к "неведению", как возрастает и потенциальная слав шуньи. "Шунья" неведения обладает соответственно максимальной потенцией.

Смысл пустоты как потенции, порождающей причины, содержится уже в самой этимологии санскритского слова сйпуа. Пармасири де Силва полагает, что сйпуа происходит от сипа — причастия страдательного залога прошедшего времени от кория суі/суа — разбухать, увеличиваться в объеме [24, с. 121]. По сіпа/зипа причастие того же залога и того же времени и от другого кория — вй (промоведить, рождать, порождать) — в значении "рожденный", "произведенный", а также — "расцветший", "распустившийся". Другие значения випа (существительного) — "сы преток", "бутон"; сйпа означает также "недостаток", ") зхватьку".

Представление о семантическом поле термина сплув можно существенно расширить, если принять во внимание значения одискоренных слов. От корня в происходят: sutu (беременност:) sūti (рождение, роды; выдавливание [сока сомы]), sūtra (нить; изречение; Сутры), sûrь (сомь, стехаржий с пресса; Солнце), выгі (жертвователь; господин; властитель; мудрец; утель: наставник), Surya (Солнце, пов. рг. - for conhuma). Savitar (бог солнца, персонифицирующий способность солны порождать жизнь). Близки к корню sū корны sūd (приводить в порядок; управлять; руководить; выжимать [сому]; убивать; рарушать), сис (пылать; гореть; сиять; страдать; скорбеть, также - пламя; мучение; печаль; зной, пекло), cunth (очищаться: COXHYTE, BUCHXETE), qudh (OUNTATECH; Проясняться), qubh усиять; сверкать), сив (высушивать; огорчать), а также прокодные от них çukre (ясный, светлый; пылакций; чистый, огонэпитет Агни, свет; вода; сок; сперма), сиява - имя демона засухи Шушны. Отметим, что среди значений сблув и с пувта кроме "пустоты" и "ничто" есть также "необитаемость" "пустынность", "пустыня" и, возможно, исторически они были б

лее ранними. Логично предположить, что абстрактным понятиям "пустота" и "ничто" должны были предшествовать конкретные образы лишенной всякой растительности, не пригодной для обитания ярдей местности, т.е. пустыни.

Пустыня является местом, где зарождаются несущие засуху, голод и сме ть суховеи, по пустыня не безжизненна - там эбитаът существа, обладающие способностью существовать за той голныю. KOTODAR INA NIOREN N BOCTO OCTANDHOFO NOBOLO OBHAMACT CMCPTE N. имеловательно, овободно преодолевать эту грань в любом направдении. Воэтому они должны владеть секретом бессмертия или, что практически равносильно, наивысшей совершенной мудростыю, всеведением. Такими качествами наделялись эмей в мифологиях всех народова. Пустыня - это также место, где безраздельно царит сол нев. Связь между словами, обозначающими "солнце", "солнечный свет, блеск", "дневной свет", "белизну", и понятием "лустоты" обнаруживается в различных языках. наприме , тибетское втой-'ph.o-ba (солнце) - налька с санскритского sahasra-kara (тысячелучистки - эпитет солнца), где stoń означает "тысячу", может быть поняте и как "сияхщая пустота", если использовать другое значение ston - "пустота". Дризнекитайское тай су (beликая чистота, Высшая престота) означает также "Велику пустоту", которая ассоциируется с "беспримесностыю" и "белизной". Отметим также близость хетских çiuna (бор), giuatt (день) санскритским gvit (стать белым), cveta (белый; светлый; блестиция), civa (благо: счастье).

Талим образом, шунья (пустота) — это пдновременно и "отсутствующее", и "возникшее", "возникновение" и "невозникновение", "порождающее" и "рожденгое", "недостаток чего-либо" и
"разбухание, увеличение в объеме". Она связана со "светом",
"сиянием", "Солнцем", "богом", "благом", "счастьем", "чистотой",
"очищением", "жертвованием", "господством", "судом", "управлением", "мудростью", "огнем", "зноем", "пустыней", "высиханием",
"выжиманием", "разрушение...", "убийством", "мучением", "страданием", "печалью", "водой", "спермой", "беременностью", "родами", "цветением".

диалектика этой древней идеологемы, обнаруживаемая в языке, явственно прослеживается в мифологии и восходит, на наш взгляд, и древним представлениям о "Прапустоте", первоначальном Имосе, существовавшем до всякого Бытия. В этой связи можно указать на презнеегипетского бога Шу (пустота; свет), входящего в гелиопольскую эннеаду - девятку изначальны богов, который разделил небо и землю, появившихся от его брака с богиней Тефнут. В мире о Тернут ее брак с Шу предвещает весенний расцвет природы. Шу, согласно "Аниге мертвых", является судьей над умершими. Мироустроительными функциями наделяется "Сияждая пустота" - богиня Аруру из эпоса о Гильгамеще. Древнекитайские космогонические представления, зафик ированные в "Хуайнаньцзы", содержат несколько уровней Прапустоты: "...ыыло доначало предначала начала, небо затаило свой гармонический [эфир], и он еще не опустился. Земля хранила [свой] эфир, и он еще не поднялся. Пустота, небытие, тишина, безмолвие..." [4, с. 47]. Помимо такой пустоты-небытия (сюй у), существовало еще более высокое и тонкое абсолютное небытие, недоступное образам и невыразимое: "...оыло доначало предначала бытия и небытия. Небо и земля еще не разделитись. Инь и ян еще не отделились. Четыре сезона еще не расчленились. Тъма вещей еще не родилась. Оно ровно и покойно, как морская пучина. Оно чисто и прозрачно, как безмольие. Не видно его очертаний. Свет решил вступиль это небытие и отступил, растерявшись. И сказал: "Я могу быть и не быть, но не могу абсолютно не быть, Когда сно становится абсолютным небытием, то постигает такой тонкости, что ему невозможно следовать!" [Там же]. В древнеиндийской мифологии содержится система отношений, которая практически совпадает с водимой ранее этимологической структурой. В кратком изложении сна сводится к следующим пунктам.

- 1. Сурья и Савитар, солярные боги ведийского пантеона (иногда обозначают одно и то же божество), в гимнах Ригведы теснее всех других богов связаны с Адитьями (т.е. с богами,матерых которых была Адити). Сурья иногда также причисляется к Адитьям [8, X, 88; 1, 50].
- 2. Адити (несвязанность; бесконечность) в Ригведе упоминается главным образом как богиня-прародительница, мать Адитьев, установивших и поддерживающих божественный вселенский Сэрядок - rta<sup>4</sup>. Адити противостсит богиня Дити усвязанность; конечное состояние).
- 3. Состояние смерти в Ригведе описывается как пребывание в лоне (upásthā) Богини Небытия (Nirṛti). Причем это пребывание допускает возможность возвращения к прежней жизни<sup>5</sup>, в

также возрождение к новой. Небытие, таким образом, оказывается паузой между двумя жизнениями циклами. Как явствует из самого имени богини Ниррити (Nir-rti), она представляет состояние вселенной, отличное от Rta. "Крепкс лящий в лоне Богини Небытия" сравнивается в Ригведе с "солнцем (яйгуа), покождемся во мраке" [3, 1, 117, 5].

М гериал, содержащийся в гимнах Ригведы, позволяет установить следующий ряд оппозиций, связанных с такими персонамиси, как Адити, Сурья, Савитар, Ниррити:

> Aditi - Diti Aditi - Sūrya, Savitar Nirrti - Sūrya

Nirrti - Rta

небытие

неупорядоченное - упорядоченное

неведийское - ведийское несвязность - связность бесконечность - конечность порождающее - порожденное женское мужское материнское - сыновье мрак - CBOT не-суще**е** - сущее

Встречающиеся инверсии: "Из Адити возник Дакша, из Дакши - адити" [8, %, 72], с одной стороны, во можно, являются следствием влияния более поздних космогонических представлений, с другой - в какой-то степени отражают диалектику такого сложного понятия, как "Первоначало". Анализ космогонии Ригведы показывает, что в ней, как и в древних китайских текстах, это Первоначало мыслилось в двух ипостасях: как светлое, структурованное, и как темное, неструктурированное, бесконечное. Последнее ассотируется с пустотой, и именно на пустоту как на исходный порождающий принцип пряме указывается в известном гимне Ригведь о сотворении мира, "гимне насадии" [X, 129]: "Не было не-судего, и не было судего тогда. Не было ни воздушного пространства, ни неба над ни". Что двигалось туда и сюда? Где? Под чьей защитой? Что за вода была - глубокая бездна? Не было ни смерти, ни бессмертия тогда. Не было ни признака дня (или)

- бытие

ночи. Дышало, не колебля воздуха, по своему закону Нечто Одно. не было ничего другого, кроме него Мрак эл сокрыт мраком 
вначале. Перазличимая пучина — все это. То жизнедеятельное, что 
оыло заключено в пустоту [разрядка наша. — С.Л.] — 
не Одно было порождено силой жара. Вначале на него нашло желание. Это было первым семенем мысли. Происхожление сущего в 
не-сущем открыли мудрецы размышлением, вопрошая в (своем) серд 
це" [6, с. 203].

Ведийские тексты и тексты Упанишад дают основание сделать вывод о том, что представление о происхождении сущего из несущего сформировалось у древних индийцев раньше, вем возоблатали взгляды о сущем как первопричине. Какое-то время (и притым достаточно длительное) обе точки зрения сосуществовали как равновозможные , но затем, постепенне, идеи о сущем как Бервоначеле были персонифицированы в образе Бога-творца и стали ортодоксальными в издийской философской традиции, берущей свее начало от Вед<sup>о</sup>.

Чхандогья упаньшада содержит диалог Уддалаки и Шветакету, в истором как раз отражается эта смена тенденций в косм...оги-ческих представлениях древних индийцев. Излагая своему сыну тегрию происхождения мира. Уддалака утверждает, что вначале было лишь сущее. Но он вынужден также упомянуть и более древнюю а, следовательно, более авторитетную точку эрения, согласны которой "вначале было не-сущее", из которого "позникло сущее". Эта точка зрения вызывает у него недоумение и месогласие: "каким образом из не-сущего возникло сущее? Только сущее, луноликий, было вначале..."

Поэнция, защищаемая в Чхандогье Уддалакой, лучше согласовывалась с концепцией Ишвары-творца и со всей системой традиционных ведийских культов, в то время как гими пасадии, расковная простор для философских размышлений и сомнений, созданал угрозу консервативной жреческой традиции. По этой причине "линия Насадии" была постепенно витеснена на периферию ведийской традиции, хотя отдельные ее проявления встречактся в размичных концепциях ортодоксальных и неортодоксальных индийски: философских школ. Так, например, в Упанишадах встречаются определения Брахмана в качестве "шуньи" и "абхави". В Махабскар шунья - одно из имен Вишну [11, 149, 92]. "Йогасварода: описывает Брахмана, чьей природой являются реальность, муд-

рость и радость, как шунью: "çünyam tu saccidanandam nihçabdabrābmaçabditan" /20, с. 509/. В "Адигрантке" Гуру Нанака под шуньей подразумевается первоначальная субстанция [9, ш. 1035... В "Сунесаре" Бахтавара шунья также представляет собой некоторсе всесбщее начало, легко отождествляемое с первоначальной пустотой ги. на насадии из "Ригведы" П. с. 86-891. Сравнение круга ъдфологических представлений и отножений гимнов "Ригведы" и поэмы Бахтавара "Сунесар", содержащый одну из наиболее пордних исицепций жуньи в индийской литературе, обнаруживает явное типологическое и генетическое сходство. В "Сунесаре" сунья (шунья) отождествляется с "Брахмой", "майей", "вселенной" (brahmanda), "землей", "небом" (akāça), "солнцем (sūra), "луной", "богом", "жертвователем", "жертвоприношением" (рија), "ф., эмой" (тира), "матерыт", "отцом", "мужем", "женой", "раджой", "всем миром", "истиной", Сунье прилисывается таксе качество, как "мудрость". О сунье говорится, что "ок. создала многообразие мира"  $f_1$ , с. 86-107 $f_2$ .

Очевидно, что целый ряд атрибутов суньи и оппозиций, обнаруживаемых в "Сунесаре" и связанных с представлениями о пустоте как порождающем начале, буквально совпадает с аналогичным набором, седе, адмися в эсмогонических гимнах "Ригвед!". Вместе с тем суне бахтавара сохраняет и свои "аннигилирующие" функции. В тексте поэмы можно встретить немало мест, где сунья обозначает не только отсутствие того, что разрушилось, исчезло умерло, но и ту область, где все это исчезает, куда уходит: "В ней Гсунье. - С.Л.Т является этот мир, в ней же он уничтожается, ...все поворду погибло, и только сунья эставалась суньей, ...кому выпала доля родиться, тому предстоит и уйти, потому что весь мир есть сунья - в конце никаких мучений нет" /Там же, с. 89-917.

Эсхатологические представления "Сунесара" в значительной степени перекликаются с той картиной конца мира, которая описана в "Абхидхармакоше" съсубандку: "Мир Брамы разрушится после исч. иновения в нем живых существ вследствие полного истощения "содеянного" ими в пустота. После этого возникнут семь солни, от которых возгорится пламя до самой Сумеру, сжигая в отненном вихре все до "Неизмъримого" дворца Брахмы" [12, 1], 1565, 1-2]. "В течение промежутка времени, равного сдной кальна, мир разрушаются, а в девятнадцати (кыльпах I он пребырает

в пустоте" /Там же, 1576, 47. Этот образ сгорающего в огне мира вызывает ассоциации с Рагнарёк - гибе, зо болов и всего мира в скандинавской мифологии, приходящей из Муспелля. "There раньше была страна на рге, имя ей Муспелль. Это светлая и жаркая страна, все в ней горит и пылает. И нет туда доступа кто там не живет и не ведет оттуда свой род. Суртом называют того, кто сидит на краю Муспелля и его защищает. В руке у него пилающий меч. и, когда настанет коне, мира, он пойдет войною на богов и всех их победит и сожжет в пламени весь мир" [7, с. 15-167. Возможно, что имя "Сурт" происходит от корня "сис" (пылать, гореть; сиять; страдать; скорбеть; пламя; мучение; эной, пекло), так же как и имя эмея-пожирателя, демона Шушны из "Ригведы". Можно также предположить, что Муспелль - это Мук. хапатала (или Patalamukham - букв. Жерло Бездан), населенная нагами (эмеенодобными существами), область подземного (подводного) мира древнеиндий кой мифологии. Примечательно, что Мус- : пелль рассматривается в "Старшей" и "Младшей Эдде" как одна из форм праначала 77, с. 122 л, а в немецких раннесредневековых источниках это слово означает "страшный суд".

Сближение представлений о "страшном суда", "мучениях в конце" (см. "Сунесар") с образами первоначала и идеей "пустоты" явление не единичное, и, по-видимому, не случайное. Например, в таком памятнике народного буддизма, как "История Чолджид-дагини", написанном в XVI в. в Тибете, такое сближение прослеживается явным образом. Сама повесть написана в популярном в средневековье жанре "хождений в сд". И здесь мы встречаем такой интересный текст, который произносит над телом умершей Чойджид великий отшельник Тугдже-Ринчин, совершая посмертный обряд: "Несчастная! Несчастная! - повторял он. - Я велю ее душе всецело пребывать в состоями нежной пустсты..." /5. с. 1927. "heжная" или "тонкая" (aukamata, тиб, phra-ba) пустота - это пустота индивидуального "Я", "атмана", т.е. "души", в отличие от "грубой" (audārika, тиб. rags-pa, rtsin-ba) пустоты, т.е. пустоты дхарм [23, с. 45].

Парадоксильность ситуации здесь заключается в том, что философский термин викамата ситуата, подразумевающий отщаз си какого-либо существования индивидуального "й", "души", интерпретируется как пребывающее состояние души, точнее, как одна из форм пребывания души. Отметим, что это не единственный случ

чай использования праджняпарамитской терминологии в сочинениях жанра "путешествия в загробный мир". Так, в тибетском "Комментарии о пользе "Алмазной сутры" содержалось 5 рассказов о "видениих ада". Монгольская версия "Комментария" была дополнена еще двумя такими историями [5, с. 192]. По-видимому, "запредельность" Праджияпарамиты воспринималась народным сознанием как "эапредельность" посюсторонней жизни, а чтение праджняпарамитских текстов как магический обряд, способствующий достижению более счастливого загробного существования. Возможность такого истолкования облегчалась тем, что в буддизме существовала техника достижения освобождения из так называемого "промежуточного состояния" antara-bhava (тиб. bar do), т.е. состояния после смерти и перед новым рождением. Часть ранких булдийских школ, таких как Пурвашаила, Самматия, Сарвастивада, Ватсипутрия, Поздняя Махишасака, признавала существование состояния. Другие - Тхеравада, Вибхаджьявада, Махасангхика, Ранняя Махамасака и ее ответвление Дхирмагуптака - отверчали 🕮 2, c. 283].

Согласно взглядам тех, кто принимал существование "промежуточного состояния", оно включало в себя первые две ги: "неведение" (avidyā) и "содеянное" (samskāra). Потенциальная сила этих двух первых бхавант пратитьясамутлады наивысшая, как в смысле их влияния на дальнейшее развертывание бытия, понимаемого как "страдание" (претерпевание), так и в смысле прекращения этого страдания путем остановки воздействия этих бхаванг. Неудивительно, что именно эти этапы взаимозависимого возникновения (пратитьясамутпады) привлекали такое внимание и считались наиболее подходящими для концентрации на всего внимания практикующего. По этой же причине в то время, когда человек находился, по представлениям буддистов, в таком "промежуточном состоянии" (а в нем он, по поверью, мог диться от семи до сорока девяти дней) с помощью спецыя. .ных обрядов и ритуалов возмежно было направить его в Нирвану. того, знающий человек, владеющий определенной техникой, сам может входить в "премежуточное состояние" и достигать в нем "паринирваны". Токие люди назывались entera-parinirväyin [12] щ, 1176, 3-47. "Неведение" в этом контексте вовсе не "невежество", не противоположность мудрости, знанию, а прежде особое психофизическое состояние, равносильное "последнему восприятию (сагама-vijñāna), в отличие от "первого восприятия" (ргатнама-vijñāna) [25, с. 230] или просто vijñāna, т.е. гретьей бхаванге в пратитьясамутпаде, котороя и считается первым моментом настоящей жизни. Поскольку это "последнее восприятие" наступает после двенадцатой бхаванги, т.є. "смерти", за пределами жизы, и говорят о "бездеятельной, безжизненной, предельной пустоте" [6, с. 368]. Это как раз и есть пустота вастага-bhava.

Против тезиса о существовании "промежуточного состояния" принципиально выступел нагарджуна. В "Пратитьнеямутпадахридая-выжарана" и "Мадхьямака-кариках" он использует образ светильника, зажигаемого от другого горящего светильника. Так же как в этом случае нельзя говорить, что существуют так разных пламени, но, на самом деле, остается голько оди: то же пламя, так нельзя провести различия между дхармами одного потока (сантаны) в предыдущем и последующем рождении 7.0, с. 5677. Следовательно, заключает нагарджуна, никакого "прошежуточного состояния" не существует. Точно также не существует, считает он, никакого "промежутка" (аптата) между нирваной и сансарой 7.3, ХХУ1, 207. Существование промежутка сзначало бы существование границ, позволяющих говорить о существова им отдельных сущностей, что как раз и неприемлемо для нагарджуны.

По-видимому, дискуссия о сущности первых двух бхаванг пратить «самутпады приобрела в его время очень существенное значение как в практическом (психотехника "бардо"), так и терретическо: плане. Возможно, именно сна послужила поводом к филозофскому переосмыслению нагарджучей пратитьясамутналы уже не как простой последовательности эталыв существочания, но и всеобщего принципа взаимообусловленного возникновения, который логически приводит к понятию "шуньяты" как предельно широкого и асеобъемлющего, т.е. категории. Вот каков xog ero paccyxдзний в "шуньята-саптати", трактате, посвященном обоснованию принципа шуньяты: "Без единиць, не существует множества, без множества невозможно единое. Есе, что возникает как причиннообусловленное, - неопределенно 171. двенадцать причинно-обусповленно возникающих членов [бхаванг], результат которых в опридании, - не рождены. Они не возможны ни в одном уме, ни во многих 287. Постоянства - нет, непостоянства - нет, "не-A" нет, " $\vec{A}$ " - нет, нечистоты - нет, чистоты - нет. По этой причине неправильные концепции не существуют [9]. Без этого неведекие, основывающееся на неправильных концепциях, - невозможно.
Без этого неведения санскары ("содеянное") не возникают. Это
же справедливо и по отношению к оставшимся причинно-обусловленным элементам (бхавангам) [10]. Неведение не бывает без санскар, и без него санскары не возникают. Обуславливая друг друга, они не определены в своей собственной сущности [11]. Как
может то, что неопределенно само по себе, в своей собственной
сущности, порождать что-то другое? Условия, обусловленные чемто иным, не могут создавать другое [12] [16], л. 27а—306].

по той причине, что все взаимообусловленно, считает Нагардкуна, ничто не может существовать как отдельная независимая сущность, тем более, быть причиной возникновения чеголибо. Ничто не поэникает и не мечезает, потому что "пусто". Или - все "пусто", потому что, в сущности, не возникает и не исчезает. "Пустота", став категорией, "поглощает" другук категорию - "причинность".

Таким образом, осознание сущности "пустоты" имеет длительную историю: от мифологического Хаоса, женского порождающего Первоначала (в тибетском тантризме символом пустоты является колокольчик - dril bu - дильбу, он же, кстати, символизирует и праджию) , к фиксированному моменту психотехнической практики и от него - к философской категории (причем такой, которая "снимала" всякое возникновение). Но в текстах и, в частности в текстах Праджияпаражиты и Ваджраяны, все эти генетически гетерохронные аспеты шуньи существовали синхронно как объект, процесс и результат религирэной практики.

Теоретические достижения буддизма, глубоко разработавшего концепцию шуньи, бесспорны, они по справедливости вошли в золотой фонд мировой философской мысли. Но особенность созданной им концепции такова, что будучи предельно обобщенным понятием, "шунья", тем не менее, не является новой независимой категорией" [18], с. 18]. Как отмечает Б.Д. Дандерон: "..."ничто" (шунья) не утверждается как факт, "отличный от" мгновенного события... [Она] есть природа самой умопостигаемой реальности. Умслюстигаемая реальность является неизменной. Изменяется только то, что определимо, и оно заключено в некоем неизменном, которое является "шуньей". Она служит фоном, на котором все выделяется в своей изменяемости" [16, с. 18-13]. Таким об-

разом, шунья оказывается такой категорией, в которой растворяется собственная категориальность.

#### Примечания

- См., например, "Милинда-паньха": "...занимающемуся йо-гой йогу следует уклоняться от бесполезных споров: о вечности, о гибели, о том, одно ли и то же душа и тело, или тело одно, а душа другое, о том, что превосходно то или иное, о том, что против судьбы не пойдешь, о том, человек ли свершает деяние, о том, есть ли прок в менашеской жизни, о том, что могда живое существо гибнет, то рождается уже другое существо, о том, вечны ли слагаемые (санскары. С.Л.), о том, верно ли, что тот, кто действует, тот и испытывает последствия деяний, или же действует один, а испытывает последствия деяний другой, о всяких взглядах на плоды деяний и возэрениях на плоды действий и тому подобного и следует взять себе понимание природы слагаемых, высшую пустоту, б е з д е я т е л ь н у ю и с е з-рядка наша. С.Л.)" [6, с. 367-368].
- <sup>2</sup> А.В. Парибок полагает, что пратитьясамутпада считается в буддизме "универсальным выражением любых психофизиологиче-ских процессов". "Объяснить эту формулу пока невозможно, считает он, ибо ни один из исследователей ее поистине не понял" [Там же, с. 390].
- 3 Здесь можно вспомнить змею из эпоса о Гильгамеще, похитившую цветок вечной жизни (или вечной юности), библейского. Змия, драконов древнего битая, древнеиндийских Нагов, от которых люди получили Праджняпарамиту, т.е. учение о жунье.
  - э первом веке богов из не-сущего возникло сущее. . Затем возникло пространство мира, оно [возникло] из праредительницы.

Зэмля возникла из прародительницы.

- из земли возникло пространство мира,
- из Адити возник дакша, из дакти Адити. Ригвода А. 72)

<sup>5</sup> suşupvänsam na nirrter upasthe süryam na dnora tamasi ksiyantam. çubhé rukman na

darçatam nikhātam úd ūpathur açvinā vándanāya.
(RV. 1, 117, 5)

<sup>6</sup> "Если ведийская вселенная характеризуется Rta, то для неведийской, неорганизованной вселенной, напролив, характерно наличие aprta" 119, с. 507.

7 Соответствующие фрагменты встречаются в Атхарваведе: "Покомпуюся область не-сущего одни люди знают как высшее, а другие таковым считают сущее, почитая [эту] область" [Х, 7, 21]. "Великими почит этся боги, кои поэникли из не-сущего. Один этот член скамбуй (опоры. - С.Л.) люди назвали пстом не-сущим" [Х, 7, 25; 3, с. 38-397; в Датапатха-брахмане: "Поистине не-сущим было вначале [все] это..." [УІ, 1, 1,17; "Поистине не вначале это как бы не было ни не-сущим, ни сущим. Вначале это поистине как бы было и как бы не было. Это было лишь мыслыю. Поэтому мудрецом сказано: "Не было тогда ни не-сущего, ни сущего". Ибо мыслы как бы не есть ни сущая, ни не-сущая" [Х, 5,3, 1-2] [Так же, с. 52, 59]; в Тайттирия-упанищаде: "Не-сущим поистине было это вначале, из него поистине возникло сущее. Оно сделало себе атман. Поэтому называют его хорошо сделанным..." [П, 7,1] [Так же, с. 215].

8 Характерна в этой связи интерпретация С. Радхакришнаном двух основных философских гимнов "Ригведы" (Х, 129 и Х,72), отрицающая наличие в них концепции небытия как Первоначала: "Было бы очевидной ошибкой думать, что согласно рассмотренному гимну ( насалии. - ......) первоначально было небытие, из которого произошло этие... В X.72 сказано: "Существующее произог то от несуществующего". Даже в данном случае это не значит, бытие возникло из небытия, а только то, что определенное бытие произошле из бытия неопределенного" [20, с. 83-84]. С такой интерпретацией трудно согласиться, тем более, что буквально этой же странице сам С. Радханришнан, хотя и в достаточно укломчивой форме, но все же вынужден признать, что в  $\lambda, 1\lambda$  и  $\lambda$ , 72 постулируется небытие как Первоначало: "Имеются ведийские мыслители, которые постулируют бытис или небытие (разрядка наша. - С.А.) как первоначало (Х. 129, 1, Х. 72, 2), поскольку это касается мира опыта, и они, возможно, положили начало позднейшим поричоским теориям сатиарыя-валы - наличия следствия в причине и асатиярья-вады - неналичия оледствия в

причине" [Там же, с. 84]. Без сомнения, ведийские мыслители, говоря о бытии или небытии, не делали и не могли бы делать по добных оговорок: "поскольку этс касается мира опыта".

sadeva saumyedamagra āsīdekamevādvitīyam /
taddhaika āhūrasadevedamagra āsīdekamevādvitīyam
tasmādasatah sajjāyeta /I/
kutastu khalu saumyaivam syāditi hīvāc
kathamasatah sajjāyeteti / sattveva
saumyedamagra āsīdekamevādvitīyam /2/
(Chan. VI. 2. 1-2)

10 Согласно "Махопанишада", Брахман является "шуньей, или пустотой, туччхой, или тривиальным, абхалой, или несуществующег, авыжелой, или непроявленным, адришьей, или неведимым, ачинтьей, или непостижимым, и ниргуней, или лишенным качеств" [20, с. 569].

11 Е.А. Торчинов отмечает присутствие этого аспекта шуньяты в произведениях китайского буддизма, но сыязывает это с даосским влиянием. "Буддийский мыслитель Дао-ань (312-385), - пишет он, - рассматривал шуньяту ("пустоту") онтологически - в качестве субстанции сущего и генетически - в качестве порождающего принципа, причем в соответствии с рядом даосских космогоний подчеркивал временной аспект космогожического прецесса. Шуньята была для него субститутом да вского "изначального отсутствия" (бонь у), т.е. некоего потенциального неофермленного бытия, генетически предшествующего миру оформленных вещей (г. вань ю, вань у). Логнитивный же аспект шуньяты - праджи. мудрость) характеризуется и: при помощи даосского термина "сокровенное женское", "сокровенная самка" (срань пинь)" [21, с. 497.

## Источнаки и литература

- 1. <u>Заутивар.</u> Сунесар. М., 1976.
- 2. <u>Басубан уу.</u> Абхидхармакова (Энциклопе, ия Абхидхармы). Раздил перрый / Гер. с санскр., введ., коммочт., ист.-филос. неслед. В.И. Рудого. - М., 1990.
- 3. Достиенний кая философия. Начальный период. М., 1977.

- 4. Древнекитайскоя философия. Эпоха Хань. М., 1990.
- 5. История Чойджид-дагини / Фансимиле рукописи, транслит. текста, пер. с монг., исслед. и коммент. А.Г. Сазыкина. М., 1990.
- 6. Милиндапаньха (Вопросы Милинды) / Пер. с пали, предисл., исслед. и коммент. А.В. Парибка. М., 1989.
  - 7. Младшая Эдда. М., 1970.
  - 8. Ригведа (избранене гимны). М., 1972.
  - 9. Edigranth, III, 1035.
- 10. Chāndogya Upanisad. With the Commentary of Šankara Ācārya and the Gloss of Ānanda Giri. Ed. by E. Röer. Calcutte, 1850.
  - 11. Mahābhārata, Anušāsanaparve. Poona, 1933-1966.
  - 12. Mnon-pa mdzod (Abhidharmakośa), xil.
- 13. Mulamādhyamakakārikās de Nāgārjuma avec le Prasannapāda Commentaire de Candrebirti. - St.-Petersbourg, 1903-1913.
- 14. Pattisamhita Magga. Pali Text Society. Vol. 2. Sunnapatha. L., 1907.
- 15. Pratītyasamutpādahrdaya-vyākaraņa. Bstan-'gyur, Mdo-'grel. XVI (PTT. Vol. 103, p. 271-274), xil.
  - 16. Sunyatāsaptati. Bstan-'gyur, Tsa, xil.
- 17. Visuddhimaggo. Ed. by Rhis Davids. L., 1921. Vol. 2.
- 18. <u>Дандарон Б.Д.</u> Махамудра как объедин*н*ющий принцип буддийского тантризма. - Улан-Удэ, 1992.
- 19. Отибенин В.Л. Структура мифологических текстов Ригведы. М., 1968.
  - 20. Радханришнан С. Индийская философия. М., 1956.
- 27. Торчинов Е.А. Деосско-буддийское взаимодействие (теоретико- етодологические проблемы исследования)// Народы Азин и Африки. - 1985. - № 2.
- 22. Bareau A. Les sectes bouddh ques du Petit Vehicule. Saigon, 1955.
- 23 Guenther H.V. Treasures on the Tibetan Middle Way. Leiden, 1969.
- 24. Padmasiri de Silva. An Introduction to Buddhist Pay-chology. New-York, 1979.
- 25. Wayman A. The Intermediate-state dispute in Buddhism/ Buddhist Studies in Honour of I.B.Horner. - Dordrecht, Holland, 1974.

Е.Г. Хилтухина

# COOTHCUESINE IICUXOJOFNYECKUX N XYJOMFCTBEHHEX TPAJMIJNA B JAJAHEBOCTOGHOA KYJIATYPE

Сущность традиции состоит в отражении общественных отношений, сложившихся в течение определенного времени и влияющих на последующее развитие общества, дудучи порождением социальных отношений, традиция эключается во энутриформационное развитие общества как осознанно неоссонанный объективный элимент. который в результате своего возникновения превращается в закономерное явление, постоянно сопутствующее эволюции общественного движения. Мак явление, традиция одновременно представляет собой процесс, существующий благодаря преемственности. наблюдается ді ілектическое взаимодействів преемственности традиции, заключающееся в системности их функций. Невозможно отделить эти два понятия друг от друга, ибо в основе своей оли осставляют единое содержание, которое определяется функцио нальной зависимостыю или диалектическим противоречием в своей деятельности. Историческое развитие экономики, культуры и обдества в целом приходит в движение в силу отрицания или систематизации явлений, процессов, вещей, нужных или тет в будущем благод ря преемственности и традиции. Не забывая о том, что диалектическое развитие предполагает прерыв непрерывности. преемственность связывает в себе диалектическое единство противоположностей в форме традичий. И так как формационный процесс доказывает закономерность поступательного движения общества, то значение преемственности и трациции в естественно-историческом процессе предполагает не последнюю их роль в систе-. в общественных отношений.

Тем более, что традиции характеризуются непосредственной устойчивостью своих позиций, ибо "рассматривая их (т.е. тради-

ими. — Е.Х.) со стороны социальных функций и воллощения в по⊆ следних диалектических моментов движения, правомерно сделать вывод, что традиции обеспечивают саму устойчивость изменяющих—ся, развивающихся отношений между людьми. Это важнейшая общая функция традиций. Без устойчивости не может быть зазвития (подчеркнуто мной. — Е.Х.) и вообще изменения сощественных отношений. Обеспечивая устойчивость, стабилизацию последних, традиния тем самым служит непременным условием общественного бытия. Перефразируя Аристотеля, можно сказать: "Традиция нечто такое, что обуславливает движение, само пребывая неподвижным" [7, с. 97].

Таким образом, преемственность и традиция диалектически взаимос язанны .. тождественны и позволяют говорить о прогрессивном развитии человеческого общества, о диалектике свободы и необходимости в накоплении эсех человеческих знаний о мире, способствующих дальнейшему продвижению человечества впер\_д..ем более, что прогресс мировой культуры, а значит и всей цивиливации в условиях развития противоположных начал, возможен только при непосредственном взаимодействии, взаимном обогащении обеих сторон в результате справедливого, "зигзагообразного" развития этих сторон.

Влияние жизни людей на художественную деятельность объясняется тем своеобразием и неповторимостью, которая является "гвоздем" индивидуальности, т.е. в художественном творчестве, одном из основных компонентов художественной культуры, наблюдается проявление оригинальности, присущей только этому, а не другому народу.

В силу того, что каждая художественная культура, как и каждая индивидуальность, формируется в условиях данного образа, жизни, где наряду с общими чертами развиваются и особенные, то возникает потребность поэнать сущность особенного, которое происходит в результате "социализации" личности. Поэтому необходимо отметить психологические традиции, сложившиеся в культурах регионов. Здесь опять-таки проявляется диалектика общего и особенного как пример диалектической взаимосвязи о зих культур. Так как историческая преемственность как закономерность мирового процесса способствует раскрытию всех форм традиционной деятельности человека, то в первую очетедь в этот процесс включаются психологические особенности, которые имеют

непосредственную связь с социализацией индивида в данном эбществе, ибо на самых ранних этапах развития китайской культуры интенсивной культурувации, вносящей момент срганизации и управления во все явления и процессы, подверглась и психическая деямельность человека, считает Н. Абаев, в результате чего в рамиха общего очень слежного и многовспектного культурного организма сформировалась относительно самостоятельная традиция, которую мы определяем как культуру психической деятельности, или психическую культуру (психокультуру) 1, с. 31

Нам представляется, что понятие "психическая культура" нельзя отнесить к китайской культуре, потому что в услаиях развития западной цивилизации также первостепенную роль играла психология культуры данного общества, хотя и не ставшая самостоятельной традицый. А "следовать традиции - это значит овладеть всей исторшей... и определить в этой истории свое место" [", с. 37]. Често, которое должно играть не посладнюю роль в историческом развитии, независимо, где оно находится и кому принадлежит. Чтобы полностью познать и овладеть традицией, необходимо внутренне проникнуться не только тем, что было, но и тем, что будет, иначе - "эинхронизировать" их в сознании и своих чувствах. Тем более, что особенные черты имеют общие основания в социально-экономическо: развитии сбществ. Однако специфику чань-буддиг кой культуры психической деятельности слод эт отличать от психологии культуры в западном обществе.

Вопрос о роли психологических традиций в развитии художественный культуры предполагает взаимодействие психологии и культуры в целом. Хотя в психологической и культурологической гитеретуре замечается иногда отождествление эту : понятий, тем не менее психология и культура — не одно и то же, ибо они, существуя в единстве, решают неоднозначные, но зависимые друг от друга проблемы. Влияние общества на развитие личности и тормирование ее нак члена данной социально-этнической группы способствует более глубскому исследованию исторической цсихологии как науки, изучающей историческое развитие психики. Относительнс самосто: гельности психологической традиции чань-буддизма необходимо заметить, что в отличие от западной психологии на Востом эсобенно в китае и йпонии, культура психической деятельности — ее задачи сводились к тому, чтобы развивать и совершенствовать, воспытывать (культивировать) и тренировать естественные "психические способности человека с целью максимальной реализации всех потенциальных возможностей его психики, обучить его методам управления психическими процессами, всем своим эмоционально-психологическим состоянием с ем, чтобы оптимизировать свой психофизиологический и биоэнергетический статус в соответствии с определенными нравственным; религиоэно-философскими и социально-психологическими нормами и критериями, выработанными в тех или иных школах традиционной китайской мысли" (1, с. 4).

На Западе же не обращалось так го пристального и серьезного внимания и развитие психики, поэтому как таковой традиционной психической культуры не было, тем не менее, влияние психологических исобенностей на художественное творчество предполагало своеобразие художественной деятельности. Несмотря на то, что для любой эпохи характерно свое мировосприятие и понимание социальных процессов, сущность психологического восприятия складывается в результате формирования соответствующих для данного региона или эпохи стереотипов, которые в последующем создают "вполне ощутимую социально-психологическую сущность в рамках данной группы, этноса, цивилизации" [8, с. 5].

В условиях наиболее распространенной религии стран Бостока — буддизма, ведущая роль буддийского учения на умы и психологию людей традиционных культур восточных народов определяет устойчивость традиционной психической культуры, что способствует воздействии чань-буддистской культуры психической деятельности на все сторымы классической китайской и японской культур. Роль психической культуры в творчестве, идеологии, полити: : буддийских хурожников, мыслителей обуславливалась тем, что она приобретала "характер очень устойчивой традиции, выработавшей достаточно стабильные организационные формы и специальные "технические" приемы и методы пситического воздействия, бережно хранившиеся и передававшиеся из поколения в поколение в тсчение многих столетий" /1, с.5.3.

Интерес, который стал проявляться к будлизму и, в частности к чань (яп. дзэн) буддизму, объясняется в странах Запата не голько кризисом духовных правственных начал, но также и закономерными процессами взаимодействия двух культур. На Западе психология художественного творчества имела свеей основной целью исследование самого процесса как такового, иначе — как явления, связанного не только отражением действительности, но и создающего художественные произведения и художественные образы подчас неосознанно или сознательно: только в условиях, не поддающихся специальному управлению и направлению со стороны психической культуры, т.к. собое внимание удельнось самому процессу художественного творчества, ибо рассмотрение данного процесса шло через искусствоведческие, литературоведческие и другие исследования, не затрагивая процесса психического выражения; восприятия, понимания, представления. На Востоке же особый упор делался на роль психической культуры в творческом процессе.

Методологические проблемы взаимодействия художественных культур регионов как двуравношенных самобытных традиций имеют свои особенности, которые состоят в том, что представляют собой уникальные, созданные веками классические формы преемственности социал чо-психологического характера, мультурные ценчости, возникающие в результате воздействия с ереотипов определенного общества, в дальнейшем превращаются в ведущее звено социально-культурной ориентации данной цивилизации, культуры или общества в целом. Постому механизм воздействия психологических традиций как в классическом битае, тык и в западных цивилизациях, роль психических процесс в имеют сходства и различия, ибо каждый регион есть общее и особенное исторического развитит, который прежде всего опречеляется через психические особенности народа региона.

дело в том, что будучи продуктом развития социскультурной среды, психика человска непосредственно взаимодействует с культурными явлениями. Это тем самым ведет к позна: по народов ретиснов благодаря психике и культуре, которые развиваются: психика через культуру, культура через психику, т.е. процесс познания исторически закономерно связан культурно-психологическими традициями. Историческое развитие психики на Востоке и Сспаде дает возможность предположить, что в этнопсихологии основное внимание уделяется исследование психических сторон культурных традиций, являющихся ключевым структуросбразующим моментом позвития. Связывая воедино культуру и психику, необществе коти функционирует благодаря, в первую очередь, индиридуальному восприятию, зависимому от чузственного опыта, ко-

торый основан на неосознанном эмоциональном восприятим. Одновиз методологических проблем, интересующих культурологов, историков, психологов и других исследователей взаимодействия пвух культур, остается проблема соотношения культурных и психологических традиций, которая в последнее время стала наиболее актуальна. Те: более, что в этнопсихологии психические процессы имерт одобое значение. Вопросы психологии и культуры в сравнытельно-историческом исследовании определяю, выдужую роль хики в идеологии, политике, в творческом процессь и т.д. Этническая психология, являясь по сути своей социально-исторической, решает проблемы взаимостношения культур как конкретно-исторических особенностей додей, а также как межэтническое общение, тем более, что "устойчивые черты характера отнодь не являются ию, нентным свойством человеческого мозга - они сами продукт определенных внешних условий, прежде всего общественис-исторических. И то, что в рамках той или иной этымческой общности подчас нь протяжении почти ряда поколений продолжают функционировать традиционные для нее психические черты, происходит не в силу их полной независимости от изменений внешней среды, лишь потому, что они обладают некоторый инершией, обеспечиваемой социальным средствами межноколений передачи общественноисторического опыта" [3, с. 86-87].

Социально-историческое развитие общества, являясь решарщим фактором в "возникновении и углублении, а при некоторых обстоятельствах - в смятчении и стирании психических различий между с дельными этническими общностями" дб. с. 2157, способствует переоценке сложившихся ценностей. Этот процесс происходит постояню, ибо при сравнительно одинаковых условиях разные народы различными путями приходят к некоторому сходству. Поэтому общее и особенное в культурах необходимо искать не в этнических общностях, а прежде всеро в историческом опыте дюдем, котсуый характеризует данные психодогическия процессы, складывающиеся в ходе историчес эго развития народов. Человечество, ряз встникнув, превратилось в общество, в котором социальная ореда с самого начала стала воздействовать на людей в той ре, в «акой люди, отдельный человек, должны выполнять возложениче на них обязанности, то : самым социализация личности представляет постоянное давление на человека, общественные оты жения, изменяя в результате его сущность, т.е., "непрестыяю"

трансформирует самую его структуру, ибо оно не только принужда ет его и принятию фактов, не и представляєт ему вполне установившиеся системы знаков, изменяющие мышление индивида, предлагает ему новые цейности и возлагает на него бесконечный ряд обязанностей" (6, с. 210). Тамум образом, явление социально-эт нических общностей характеризуется устойчивыми культурными тредициями, влияющими на психическое развитие народое разных цивилизаций, что способствует при социал защии личности распростриению своих специфических черт, которые, в свог очередь, оказывают влияние на традиционные культуры.

Этническая психология в процессе исследований открывает новые пути изучения взаимодействия как народов запеда и востока, так и их культур, их творчества. Психологические особенности процесса восприятия, понимания, представления каждой этих ческой общности, воздействуя на художественную культуру в целом, дают возможность понять характер, формы, тип взаимодействия культур. Взаимоотношения культурных традиций друг с другом предпола, ают неизменное состояние постоянного функционирования, этнических структур, воспринимаемых народами каждого региона как дополнение своих специфических черт соседней, взаим действующей культурой. Тек самым усиливается роль психических особенностей этнических общностей, что ведет к необходимости определенного переосмысления и интеграции заимствуемых элслентов.

В силу того, что психика и культура имерт общие точки со прикосновения и прежде всего общественное сознание, то и взаг модействие носит зависимый друг от друга характер. Важно отметить, что культура как явление есть результат социально-экономического развития, который рассматривает особые формы общест венного сознания, присущие всегу человечеству данной формации поэтому появляясь, "они вступают в глубокое взаимодействие комплексом представлений, сложившихся к данному моменту у комретного народа, с его историческим опытом, создавая специфический фон, на котором проходят объективные исторически закономерные процессы" /5, с. 2101. Вбирая в себя общие и специфические черты данного общественного строя, этические особены сти приобретают самостоятельность и обратных образом воздействуют на эту социально-экономическую формацию: ее материальны и духовиче формы жизни. Значит, само поведение человека в об-

дестве имеет ряд вариантов, оно многообразно, тем не менее те общие черты общественного строя заставляют человека следовать установившимся типичным нормам и правилам данного общества. Типизированность поведения человека в любом обществе определяет этиическую дарактеристику народа каждого региона, что формирует своеобразне, оригинальность, традицию членов этнической общиности.

Все этс создает условия для взаимодеиствия культур, дополняющих друг друга. Такое своеобразие способитвует рассмотрению проблемы отношения психологии и культуры, ибо процесс взаимодействия культур сегионов одним из своих компонентов предполегает зваимное влиявие (соотношение) психики и культуры. Влияя друг на друга, психика и культура в какой-то степени ислодят друг из друга, однако нельзя забывать, что процесс развития человечества, основанный на социально-экономическом стров, имеет своеобразные глубиные тайны природа человека в психическом складе личности, что способствует его индивидуальному развитию. Эместе с тем культуру принято считать в оп--эр итрональнай йскрэрихион то йондовскост кнепэт боннесьер ловека, народа, "придающей ей своеобразие и эмоциональную окрашенность" [3, с. 219]. Необходимо заметить, что в этпопсихологии наибольшее внимание обращается на сознание этноса, народа, а не на эмоциональное состояние, чувства и переживания объяснение этому можно найти в том, что, будучи проявлением обцественного развития, психология человека, данного народа в сущестье своем есть результат воспитания в данной этнической среде, где все-таки определяющая роль принадлежит сознательной деятельности, т.е. созная ю. Между тем эмоциональное состояние культуры не означает соотношение культуры и поихической деятельности, т. к. здесь необходимо говорить о гереживаемом дичностью, этнической общностью настроении, которое проявляется в переживании в каждый данный момент, преврадаясь в элементы духовной культуры после того, как данное состояние пережицо им.

Постоянное взаимодействие культур воспринимается народом, этимитской общностью как результат развития мировой культуры, становись при этом "достиженлем местной культуры", т.к. эле-менты кудожественных ценностей других культур, да и мировой сультуры в целом требуют специального понамация и восприятия.

ибо для того, чтобы научиться воспринимать иную культуру, не-тобходимо психологически настреиться на ту нужную в данный мемент волну, а это требует эсобого чуткого отношения к явлениям "чужой" культуры.

В данном отношении наиболее основательную и действительно неоценимую роль может сыграть изучение психологических традиций чань-буддизма в средневсковом Китас. В средневсковом китайском обществе с проникновением б длизма и особенно распрогранением такого направления буддизма, как школа чань, появи лась потребность в наибольшей самоуглубленности, психической саморегуляции, которой служила медитация. Для чань-буддийской культуры психической деятельности характерным является стремление и наружению определенных норм поведения, раскреподенность, полная свобода в выражении своих чувств, эмоций, переживаний. Однако это не говорит о бездеятельности в прямом смыс ле, а предполагает цетенаправленную активную психическую тельность сознания чань-буддиста, которая создает условия взаимодействия сихических и культурных процессов. Особенность чань-буддизма заключается в том, что во время медитации буддист должен научиться не только сосредотачивать свое внимание на определенном объекте, но и вырабатывать "в себе способности: к несознательной концентрации внимания, когда сознание свободно движется от одного объекта к другому, течет, как вода, ни на одном объекте и вместе с тем отражая его залерживаясь с максимальной адекватностыр, когда медитирующий в состоянии сосредсточить свое внимание на определенном объекте без всякого напряжения и осознанного стремления сделать это, т.е. как бы при "пассивнем" участии самого человека или, точное, эго индивидуального "Я", которое в таком состоянии перестает быть контролером или наблюдателем собственной психической деятельности, нак бы растворяясь без остатка в общем потоке психики" Л. с. 597. Однако практика психической саморегуляции в чаньбуддизме состоит в естественной саморегуляции, не навязывая сознательно волю своего "я", т.е. в чаньской медитации особук РОЛЬ ИГРАЛО естественное состсяние психики, представляющее **ВОЗМОЖ**НОСТЬ САМОЙ, В СООТВЕТСТВИИ С СОБСТВЕННЫМИ ЗАКОНАМИ, УПравлять своей деятельностью,

Практика чаньской психической деятельности позволяет предположить необходимость знутреннего воздействия на психику естественного процесса воспитания силы воли и самообладания, что способствовало появлению специальной практики психической тренировки. Формирование психических традиций в практике чань-буддизма происходило под непосредственным влиянием даосизма, который в определенной степени представлял собой "гротеск" в выражении своих чувств, эмоций, переживаний. Таким образом, вобрав в себя основные положения даосской и буддийской практики психической деятельности, чань-буддизм создал свой собственный тип практики психической деятельности.

Практика психической саморегуляции чань-буддизма, воздействуя на все стороны общественной жизни, наиболее сильно проявилась в творчестве художников, писателей средневекового тая, т.е. в жудожественной культуре, которая имела свои специфи еские черты, такие как даконичность, ритмическую паузу, моментальность схватывания какого-нибудь явления, импровизацию, интуитивное восприятие в выражении своих чувств и эмоций. Проблема активного воздействия психической деятельности на художэственное творчество имеет совершенно иные, чем в заладной культуре, методы и формы воздействия. Котя процесс художественного творчества как будто бы представляет единый, независимый от этимческой принадлежи сти метод, однако культура поджической деятельности чань-буддизма на практике обращает особое внимание прежде эсего на сохранение, развитие и укрепление того безличного, спокойно сосредоточенного состояния, "которое, - чо мнению л.В. Абаета, - он обретал в процессе занятий внешне менье активными и динамичными формами психотреничга, а это означает, что любой вид практической деятельности он доджен рессматривать как продолжение своей практики психического моусовершенствования..." II. с. 94 J. Особенность психической культуры чань-буддизма состоит также в том, что в своей деятельности она пытается представить каждого человека "художникэм", который несмотря на свою похнадлежность к искусству творит в себе самого себя, чым самым не обязательно обладам знамастерством художника, человек представляет собой "художника жизни", т.е. цель чань-буддизма состоит в пробуждении Творческих начал человека, "внося момент красоты и совершенства в каждый акт взаимодейсть я с окружающим миром..." [1, с.97] сли в западной культуре человек, создавая произведения искусства и восбще находясь в состоянии творческого вдохновения.

вступает во взаимодействие с окружающей средой, отделяет себя от природы и относится к ней как к объекту, то в практике восточн й культуры, в частности в практике дзэн-буддилма, человек, входя в "творческое взаимодействие с окружающей средой...", ни в коем случае не противопоставлял сэбя природе, не воспринимал ее кот пассивный объект своей созида ельной деятельности, ибо чань-буддист строил свои взаимоотношения с природой на совершенно иных психологических и этнических основаниях, чем в западной культ, ре.

Значит, взаимоотношения чань-буддиста с природой носят субъективный характер, что определяет психическую культуру чань-буддизма как неформализованную "творч скую" к пьтуру деятельности. Такое о ношение к природе, окружающему миту представляет собой философское обоснование буддийского учения о дхарме.

Чаньская практика психической деятельности в силу своего принципа не-деяния, естественного восприятия мира, обращает внимание на роль интуиции, подсознательного воображения и вдохновения. Творческий процесс как таковой в западной культуре также обращает внимание на эти формы психического процесса познания, однако в ходе исследования творчества рассматривает не .эм процесс, а субъект данного процесса, активно созидающий и творящий, т.е. человека. Система учения чань характеризуется теми особенностями, которые присущи не только соверцательному вост зиятию, но и совнательному внутрение активному воста анию своего "я" через ряд психических тренировок. Благодаря различным методам психотренинга в чаньской практике наиболее известен феномен интуитивного твој зеского акта познания действительности, определяющийся большей активизацией в процессе художественного творчества, ибо другим компонентом чаньской псикокультуры является непосредственность, как одно из условий моментальног, реагирования на окружающую действительность.

Дело в том, что мироощущение человека возможно только в поститении природы не разумом, а через ощумения при непосредственном объемии с ней. Интуптивное негосредственное познание природы, мира в его целостности может быть лучь как результат творческого семорегулируемого процесса. Таким образом, интуитивный опыт составляет сущность чаньской практики, тем более, что своеобразие мироощущения создает иллизорные формы восприя-

тия действительности чень-буддистом. "Чень - это стиль жиз- " ни", ибо привнесенные в китайское общество положения чаньской культуры сыграли не последнее место в практике художествени го творчества подской культуры, ибо "суть влияния буддизма НΩ художественное творчество не просто во внесении мотивов иллюворности, парядоксельном сочетании реального и нереального проч., но в первую эчередь в формировании особого принципа жудоже, гвенного мышле ия" /2, с. 167/. Все учение чань, его философия, религия, этика и эстетики, направлено на развитие внутренны гармении челотека: стремнение к совыршенству - особенность буддийской философии, т к. т э принципы чаньской культуры, которые дают представление о совершенстве человека, помогают осознанию той свободы, необходимой, по мнению чаньбуддиста, чля долужения творческой активности. Поэтому в чаньбулдизме повседневная жизнь и искусство взаимосвязя ы, имеют единые нормы воспитания в формировании личности человека, более, что направленность художественной деятельности предмолагае, обыданность искусства и должна пронизывать сотественным образом всю жизнь.

Влияние традиционных религиозно-философских учений Китая на культуру Японии рассматривается как результат самобытного классического развития художественно-психологических традиций. Аудожественная культура Японии п⁻эдставляет собой процесс преобразования градиционных классических к, гайских и корейских форм выражения художественного наследия в системе совершенно нового своеобразного воспоиятия и понимания мира – становление спетифпческой художественной культуры н∘ Дальнем Востоке. Та.диционная культур. Китая и Кореи в Японии начиная с УІ в. арактеризуется оформлением искусства и культуры на принципах буддийской философии, созда: лей еще в древности особую к тьтуру психической деятельности. Благодаря этому происходит становление японской культуры как самс/ытного явления, особенности которого наиболее четко проявляются в художественном мешлении японского народа, ибо в отличие от западного типи мышления, как мне представляются, японское мышление характеризуется тождественностью эстетического и ху эжественного, в силу неприятия тех основных категорий, которые могут возделствовать на сознание художника. Во всяком случас восприятие крас гы в жинском м тлении может характеризовать гроцесс деят ильнысти.

только благодаря чувствам, которые играют особую роль в процессе познания реального мира. Поскольку красо з не абстрагирована, но подчиняет под свои законы искусство, поэтому существует понятие красота очаровательного (авара), красота таинственного (югэн), красота печального (саби), красота сметнего (окаси) [4] - все это говорит о том, что у японцев красота не объект для размышлений, а способ приобщения к жиру, переживания его единства с ним. Это и создает предпосылки националь ного образа жизни, которые имеют свои особенности, влияющие и на процесс национального самосознания яконцев, вбирающие в себя по сути психологические традиции чань-буддизма, что прямых образом отражается на искусстве японцев: пейзажная живопись. графика укиё-э, стихи типа танка и хокку (хотя именно эти направления в поэзии имеют наиболее национальную оформленность. харантерную только для классической японской поэзии). вально-драматические предстваления в театре марионеток дверури.

Дээнская (чаньская) практика психической деятельности пред полагает прежде всего медитацию (санскр. дхья-на), которая состоит в естественной саморегуляции, при которой человек нестремится навязывать волю своего "Я". Поэтому при создании определенных произведений поэты и художники стремились отстранить свое "Я" от сознательной деятельности творения, но в силу необузданной энергии, исходящей из их творческого начала, созденали "естественные" картины пейзажа и стихи, выливающиеся непосредственно из души. Митайский художник и поэт Ван Вэй и японский поэт и художник васё — вот пример конкретного взаимодействия творчества и буддийской практики психической деятельности.

Таким образом, психологические особенности чаньской культуры в результате своеобразия психической деятельности прямс воздействуют на художественные традиции и исходят из нее. Естественность, восприятие природы как равноправного партнера, слияние с природой — вот основные положения чаньской психокультуры в процессе художественного творчества, особенно где творческая деятельность буддийского художника представляет наибольщо ценность не в качестве результата, но в процессе самого творческого акта (действия), ибо в чаньской практике мотив самовыражения не является для него ведущим, как в творческом процессе западных цивилизаций, где художник как субъект творчестыва, обладая творческой активностью, стремится реализовать себя,

полностью выразить свои чувства, эмоции, отношение к объекту своего творчества, что может быть оценено только в консчисм сезультате - его произведении. Психология творчества на западе одирается на свое собственное "я" как на одно из главных условий творческого процесса, не обращая визмания на сам процесс творчества. Влияние психической культуры чань-буддизма на процесс творчества как такогой предполагает взаимную зависимость прух равных субъектов: художника и окружающей действительности, природы, которая является материалом для него. Здесь наблюдается как бы диалог человека и природы, ибо, чтобы поэнать действительность и выразить ее проблемы, надо почувствовать, увидеть, уловить в себе самом природу, а свое личностное, мещаюдее воображению, снять, как не имеющее значение. Интуитивность. непосредственность способствуют восприятию, казалось бы. "нечто непревзойденного в своем эстетическом совершенстве", изначально данное Природой [2, с, 168].

Спетифика чаньской психокультуры состоит также в приемах и формах выражения художественного творчества: веками сложился и получил распространение такой прием в структуре стихосложения, как недосказанность или намек, в живописи - пауза и незаполненное рисунком пространство. "Изысканная простота и немногословность, обобщенность и лаконичность чаньского искусства предполагают возможность интуитивного схватывания воспринимающим творческой идеи и передачи определенного внутреннего состояния, испытываемого Творцом в прочессе создания данного произведения. Происходит интимное творческое общение создателя и воспринимающего посредством произведения искусства" [2, с.169].

Небольшой экскурс в историю чань-буддизма необходим для понимания процесса взаимодействия культур, соотношения психо-логических и художественных традиций и для дальнейших методо-логических разработок принципов взаимоотношений культур регионюв.

Следовательно, при изучении психологических традиций чаньской практики несомненно определенную роль играет воздействие методов и приемов психической деятельности на художественную культуру не только востока, но и запада, т.к. соотношение художественных и психологических товдиций имеет первостєпенное значение в диалоге культур запада и востока в дальнейшем реззитии мировой культуры, ибо культуры регионов представляют со-

#### Литература

- I. <u>Абаев Н.В.</u> Чань-буддизм и культура психической деятельности. - повосибирск, 1983.
- 2. <u>Арбанова Е.В.</u> Психологические проблемы творческой активности в чаньской практике // 13-я науч. конф. "Общество и государство в Китае". М., 1982.
  - 3. Вромлей В.В. Этнос и этнография. М., 1973.
- 5. Методологические проблемы социальной психологии.  $M_{\odot}$ , 1975.
  - 6. Пиаже Ж. Избранные психологические труды. М., 1969.
- 7. Плахов В.Д. Традиции и общество (Опыт философско-со-циологического исследования). М., 1982.
  - 8. Роль традиции в истории и культуре Китая. М., 1972.

С.Д. Бабуев

#### COBPEMENHARI CBAJILISA BAKAMENCKIX BYPRT

Закаменские буряты, насчитывающие по состоянию на 1992 г. эколо 20 тыс. человек, ныне проживают на территории Закаменского зайона, в юго-западной части Бурятии. Потомки хонгодоров, хуркутов, тэртэ, хойхо, кошолоков, сохэров, болдой, уляба и бульбэ, они составляют главное ядро местных бурят. Их предки, в основном выходин из Тунки, появились здесь в ХУП-ХУШ вв. Так, предки первой группы хонгодоров прибыли в закамну из-за реки Иркут, протекающей по Тункинской долине, а вторая группа — из местности Тора. Предки хуркутов, тэр э, кошолоков, гохэров и болдой также были из Тункинской долины, а родоначальнити хойхо—из Тунки и Джиды [17], поэтому современная свадьба бурят Закамны сохранила традицию свадебного церемониала этих родоплеменных групп. Исследователи семейно-брачных отношений бурят описали свыше 60 фрягментов свадебной обрядности [3,4,5].

Современный свядебный обряд закаменских бурят, как и старый, состоит из трех основных циклов: предсвадебного, собственно святьбы и послесвадебного. Многие сложные церемонии и ритуалы свядьбы модернизировались, значительно сократились и упростились их олементы. При этом основное место занимает собственно свядьба.

Главным этапом предсвадебного цикла является сватовство (хадаг табилга, хадаг абандалга). Основой бракосочетания являвтся взаимная любовь, желание и согласие молодых. Сватовство это торжественный акт, знакомство родственников жениха и невесты, если молодые из разных местностей. На церомонию сватовства к родителям невесты во гляве с уважаемым человеком (антан худа) едут сваты, при этом число едущих сватов должно быть обязательно четным. Старшим сватом по традиции бывает брат матери (нагаса) или брат отца (абга) жениха. Родители невесты заранее знают о дне приезда сватов. Приехавшие гости рассаживаются, и после непродолжительного застолья с угощением гостей, когда приехавшие сваты выпивают по 3 рюмки вина, начинается словесное состязание. Хозяева, принявшие гостей, как бы притворяются, делают вид, что не знают их, спрашивают, кто они такие, откуда и куда держат путь. Старший сват в ответ произносит такую речь:

Ганса тулеэн гал болохогуй, Ганса хун хун болохогуй гэнэн Урданай угын ёноор Ураг болохоёо ерээбди.

Пословица мудрая гласит: Одно полено костер не составит, Один человек не продолжит свой род. Так и мы по обычаю наших предков Приехали с вами породниться. [2, с. 99]

-Болохо гу? - Можно? - Болохо, болохо. - Можно, можно.

Затем старший сват подносит хадак, т.е. обрядовый тонкий шелковый шарф синего, желтого или белого цвета. Хадак кладут на самое почетное место дома. Иногда обходятся и без хадака. Если старший сват заручается согласием родителей невесты, то обе стороны намечают день проведения свадьби. Здесь же обговаривают количество гостей, которые должны приехать со стороны невесты. На этом визит сватов завершается и их провожают в обратный путь. После этого приглашенные на это сватовство самые ближайшие родственники невесты продолжают семейное торжество.

За 20-30 дней до назначенного дня свадьбы родители жениха, как и родители невесты, опонещают своих родных и односельчан о дне ее проведения и приглашают на свадьбу.

В день свадьбы, обычно в пятницу, воскресенье, понедельник среду (которые считаются благоприятными днями недели), родственики и приглашенные со стороны невесты собираются в доме, откуда должны выехать на свадьбу, и устраивают проводы невесты (басаганай наадан). Каждый приглашенный может принести с собой прибавку к свадебному угощению (турын номоры) или подносит невесте деньги.

Свадебный поезд из нескольких легковых автомалин сопровождвет невесту, на отдельную машину грузится ее приданое. При этом гідители невесты не сопровождают ее в дом родителей жениха и не присутствуют там на свадебных торжествах. Свадебный поезд выезжает с таким расчетом, чтобы приехать к дому жениха в послеобеденное время. Когда стадебный поезд находится в 3-5 км (если невеста из другого района) или на расстоянии 700-300 м (если невеста из этого же сел ), навстречу свадебному поезду со сто, оны жениха высажают на автомашинах 6-10 человек, во главе со старшим сватом или почтенными стариками, знаклими своеобразную поэзию и все подробности церочении встречи. Встречающие останавливают свадебный поезд. Горда старжий свят со стороны невесты спрадывает: "Зам харгыемнай юундэ бообобта?" (Почему вы преграждаете нам путь-дорогу?). На это старший сват со стороны жениха отвечает следующими словами;

> Газарай холоьоо, Унанай утаная Түрэ хурим хүргэжэ Ерээшэдые Угтажа байнабди.

Мы эстречаем свадебный поезд из дальних мест. [2, с. 104]

Затем он обращается к приехавшим с вопро. эм: "Та кушэн гээшэбта?" (Кто вы такие?).

Te orsevant:

Урезгээ морин болгохо, Уриез кун болгохо гэжэ Волдог шэнээн мяхатай, Булаг вэнги архитай Амбан турэ хургэжэ ерээбін.

Мы ведем свадебный поезд. Богатый яством и вином. Ны идем, чтоб детей налих Благословить на путь праведный ч людской. [2, с. 107]

- Зуб гу? - Втавильно?...

### - Зубээ, зуб! - Правильно, прынильно!

После такой краткой церемонии встречающие преподносят рюмку вина старшему свату и знакомятся, если невеста из дальних мест. Затем приехавшие и встречающие едут вместе к дому родителей жениха. Когда свадебный поезд подъезжает к дому жениха, его вст эчают все собравшиеся. Первой в дом жениха заходит невеста со старшими сватами (алтан худанар), за ними старшие сватовья (алтан худагынар). В доме жениха они здороваются со всеми. Перед тем как подать первую рюмгу вина, хозяева произносят речь, обращенную к старшему свату:

Нарин харгы ургэдхэжэ, Ургэн харгы наридхажа, Дааганайнгаа туруугаар Далан харгы гаргажа, Унаганайнгаа туруугаар Уужам харгы гаргажа ерэнэн Хуушанай ёлоор худа, Мунеенэй ёлоор ураг, Угтуулхаар ерэнэн алтан худа, Угтажа абган ураг эльгэнэй Ундан харые тогтоон барихатүүй хайр болог!

Уз ую дорогу расширяя, Ширскую, наоборот, сужая, Копытом своего коня Путь-дорогу проторя, Копытом своего жеребенка "ирскую дорогу прокладывая, Пришедлий к нам - По-старому обычаю - сват, Пс-новому - родня. Достойной встречи, золотой сват, Прощу принять бокал вина Родни твоей, встретившей тебя. [2, с. 108]

После трех ромок вина в доме жениха начинается церемония подношения подарков уболог бариха). Человек, подносящий подарок молодоженам, совровождает его благопожеланиями уреэл ха-

лэхэ). После этого начинается церемония заправления постели (орс занелга), которая поручается двум женщиным лет 25-30, представляющим обе стороны. Заправив постель, женщина со стороны невесты произносит такое благопожелание:

Ургэн сагаан элэгы дээрэ
Энхэ лайхан жаргалтай
Уритэй, бэетэй
Унэр баян жаргал даа.
Пусть будут счастливы,
Эдоровы и богаты
Детьми своими,
Живут да эдравствуют. [2, с. 123]

По завершении церемонии хозяева преподносят старшему свату баранью голову (хониной тослэй), котороя подается в центре тарелки. При этом старший сва исполняет обрядовую песню, прославляющую это почетное угощение. А старшей сватье преподносят курдюк барана (хониной ууса). Затем старшему свату и старшей сватье подают вина. Прежде чем выпить, старший сват исполняет обрядовую песню:

Уужам дайдала харахадамнай Ургы сэсэг гоё байна. Ушараад эндэ нуухадамнай Баржан хээтэй домбо байна. Баран урагуудаараа уулзажа, Балг түрэөэ хүргэжэ. Найр наадала бүтээжэ, Аша уриез айл болгобобди.

Когда взглянешь на широкую степь - Прекрасно цветов цветенье. Когда, встретившись, сидишь здесь, Прекрасен узорчатый бокал. Со всей родней, встретившис, Сыграли богатую свадьбу. Организовая праздник веселый, Создали семью молодую. [1]

Старшая сватья также исполняет подобную песню:

Энхэ түрөөэ лургэжэ, Эрьемн нүүл табрулжа, Эржэн домбоор хундэлуулжэ, Эрхэ түрэнэн хуухэсэ Айл болгожо бусахамнай.

Славную свадьбу сопроводив, Удостоились почетного угощения. Дитя дорогое проводив, Создали семью желенную.

В конце свадьбы в доме женит одаривают всех приехавших гостей со стороны невесты, начиная со старших сватов. Подарками обычно бывают мужские рубашки, куски дорогой материи, платти, плиточный чай и т.д.

Свадьба продолжается 5-6 часов, после чего все приехавшие гости со свадебным поездом начинают собираться в обратную до-рогу (если невеста из этого же села). Если невеста из другого района, то свадебный поезд уезжает на следующий день. Перед тем кан покинуть дом жениха, старший сват произносит речь, по-священную очану дома, и льет в огонь вино:

Залиршагу... залитай, Унтарлагуй гуламтатай, Олон зелой дунда Тегшэ найхан Айл боложо нуугты.

Среди людей множества Живите, как равные из равных. Не зная горечи и нужд, 3 достатке, в любви и согласии. 72, с. 1391

Проводив сведебный поезд, все возвращаются в дом жениха, и эдось продолжается сведебное пиршество (амбаерай оёор).

Говременная свадьба бурят в Закамне сохраняет традиционную этапность свадебной обрядности и имеет в основном те же шиклы, перемонии и ритуалы, которые существуют у других бурятских родоплеменных групп.

Литература

1. Полевне записи автора, 1992 г.

- 2. Уреэл тогтохо болтогой! (Бурятские благопожелания) / Сост. С.Д. Бабуев. Улан-Удэ, 1990.
- 3. <u>Балдаев С.П</u>. Бурятские сведебные обряды. Улан-Удэ, 1954.
- 4. <u>Васаева К.Д.</u> Семья и брак у бурят (вторая половина 19-- начало 20 вв.). - Улан-Удэ. 1991.
- 5. <u>Галданова Г.Р.</u> Структура трациционной бурят кой сведьбь // Традиционная культура народов Центральной Азии. - Новосибирск, 1986.

Р.Н. Дугаров

#### EVPETCKUE COMETN O POMAHE N TUMPOHE

Буряты бережно сохранили древние фольклорно-элические травиши, обряды и обычан, связанные с народными верованиями. Однако с приходом буддизма в Забайкалье традиционные верования бурит претерпели значительные изменения. С одной стороны, буддизм привнее свои традиции, которые сравнительно безболезненно внедрились в сознание местного населения, которое, в свою очередь, став буддистами, значительно переосмыслили свои превние представления об окружающем мире, а также существовавшие до этого легенды и предания. С другой стороны, сами буддийские легенды и предания, оказавшись в новой среде, также испытали знапительное влияние местных традиций и обычасв. А иначе и будлизи овладел умами и серпцами местных аборигенов не посредства согня и меча, а только поиспособившись к ним, вобрав в себя многие стороны их жизни. Мягкая тактика,избранная первыми проповедниками буддизма в навих краях, имела тот результат, что будяты (так же как и монголы в свое время) оказались очень восприимчивыми к новому учению, к тому же имевыему давние исторические, культурные и литературные традиции и глубоко разработанную философскую основу.

име речь пойдет о весьма частном свжете буддийского учения о дерерождении на основе кармы.

Индийский сожет о ветале (тиб. роланг, бур. орослон), т.е. о дуке стень) ужершего, блуждающем по земле, получил распрост раление среди бурят, сохранивших обычай почитания духа предков (онгон). По мере распространения буддизма широкую известность получили буддийские легенды и предания. Среди них весьма популярыми у бурят был сожет о ветале – духе мертвых. Суеверие и отрах регоническими силами подземелья, небес и кладбищ

заставляли людей верить в существование ороолон. Суеверные ксчевники, стремясь защититься от ороолон, приходили в дацыны молиться, вносили значительные пожертвования, iloэтому не угивительно, что иные служители культа были заинтересованы в расстостранении слухов о якобы воскресших духах конкретных умерших людей. Причем сами же ламы брались бороться с ролангами. В их среде были "специалисты" по борьбе с духами-ороолон и лимнусами - демонами. Ночами на местах захоронения они читали тантрические молитвы и призывы-заклинания. Ламы-заклинатели (жоолчи) обычно бради с собой ломы, лопаты, топоры во время нечных сещений кладбищ, ставших местами "обитания" онгоонов. Они приводили в порядок гробы, места захоронения, отпугивали зверей. В продлом буряты оставляли покої иков на земле, как в гробу, так и без него, подложив под них доски. Исчезновение трупов. становившихся добычей эверей и птиц. сильно действовало на психику людей. Они начинали верить в существование духа умерших - проолен.

Например, с конца прошлого века до недавнего времени бытовал расскы об ороолон Рабжур-ламы. Говорили, что будто быс кладбища исчезло тело ламы и что оно превратилось в ороолон. Став ролангом, Рабжур-лама стал путать людей, появляясь вблизи Кижингинского дацана.

При жизни Рабжур-лама б... знатным и влиятельным духовным лицом. А тому же он сильно разбогател в конце своей жизни, беспокойство о золоте и серебре, нажитых им в годы своей деятельности, не дало ему возможность умереть спокойно. Из-за этого он якобы стал ролангом. По верованию буддистов, когда умирает человек, его душа оставляет бренное тело, а затем петерож дется в другом теле. Причем человек может переродиться только в человека, но и в какого-либо тваря. Это зависит OT количества добрых деяний, совершенных человеком при жизни: если добродетеля (tuyan) у него било много, то он в следующем своем перерождении воплощался в человека, а если их было у него мало, или он нагрешил при жизни, то наверняка перерождался, как считали, в худое существо, так что должен был мучиться всю жизнь в зверином облике. Это так называемое учение о карме учение о перерождении в зависимости от тех или иных поступнов при жизни. Что же касается статуса родангов, демонов и других, то они, по буддийским представлениям, тоже бывшие плохие люди.

В своем предыдущем перерождении в облике человека они совершили много грешных и дурных поступков, и теперь душа их не услокомлась: превратившись в черную силу, они приносят людям ~ бывшим свои» юбратьям — несчастья и беды.

Рассказ зали, что после смерти Рабжур-ламы служители дацана обнаружили Рабжур-роланга, о чем стало известно мирянам. Рассказы о Рабжуре, превратившемся в роланга, дополнялись кантными подробностями из его прежней жизни. Однажды его пригласили на похороны человека, который при жизни задолжал людям и не возвращал долги. Перед его смертью кредиторы обратились к ламе, чтобы он посодействовал возвращению долгов. Гюсле смерти должника участвовавший в его похороных Рабжур, не долго думая, направил похоронную процессию не на кладбиде, а ко дворам кредиторов. Так, он привез гроб с покойником к одному богачу. Вогач вынужден был не только упрашивать Рабжура увезти покойника подальше от его дома, но и оплатить похороны, да еще внести соответствующию мэду в пользу самого Рабжура. Рассказывали, что богатство Рабжура не давало пскоя ламам, его конкурентам, по воле общины лам, разделивших его состояние, Рабжур после смерти стал ролангом, по роланг стал вредить намам: он якобы читал тантрические тексты, не доступные рядовым ламам, совершал обряды ночью в эдании дацана и д.ма.

Далее предание говорит, что из Куку-нора были приглашены два высокопоставленных ламы, представители секты сангасла, способные подавить духов, предотвратить грозы. Прибыв в Кижингинский дакан, они в темение нескольких дней читали специальные молитвы, а также заклинания из священной книги "Бадма-Гатан" Бадма-Самбавы (УШ в.). После совершения обряда ламами сангасла роланг был подавлен на пятьдесят лет. В том месте, где был совершен обрящ "подавления" роланга, закопали железный ящик с заклинаниями против духа роланга и собрали мелкие камни в кучу. Во четырем уг. дм этого участка земли, в середине которого вознишалась кучи компей, посалили четыре сосны, которые сохрами- лись до нашки дней. По свидстэльству местных жителей, лет десять назад одна из сосен упале).

Дегенда эта когдя-то имела широкое хождение. Подобыме пре-

ж этэ предание записано мной в 1985 г. со слов информанта тупса цыбик-Доржи, уроженца с. Кижинга, 1900 г.р.

дания - рассказы, близкие по смыслу, но с другими подробностями, бытуют во многих улусах Бурятии.

В легендах и преданих народов Центральной Азии фигурирует и другой персонаж — тиирэнг (тиб. тхеуранг). Это — дух, который вселяется в служителя культа. Последний, при вхождении в него духа, меняется прямо на глазах и начинает предсказывать, становясь ясновидием. Дух-тиирэнг изгонялся из человека исполнением ритуальных обрядов и чтением соответствующих книг.

Если в роланг видели духов умерших в виде "воскресшего" покойника, но в прежнем своем облике, то тиирэнг (пехар тибетцев и уйгуров-хор) у монголов рисовался в их воображении как одноногое существо-демон (у бурят эта деталь отсутствует). Образ тиирэнга в бурятских рассказах не совпадает с тибетским, где Пехар — правитель 33 небес, т.е. он является божеством.

В памятниках религии бон Пехар - хранитель страны Шаншун (Западный Тибет), а уйгуры и хоры называли его "Белое облачное небо", "Белый бог Неба". С ослаблинием бона и усилением буддизма в Тибете (УШ в.) буддийский проповедник Бадма-Самбава отелал Пехара хранителем сокровищ первого в Тибете монастыря Самья (ис предположению Г. Цыбикова, основан в 811 г. /2, с. 203, 241 Л. Упоминая о строительстве другого тибетского монастыря Брагон-шабдрун-Гончок-дамба-рабижай, автор "Дэбтэрижамцо" писал о роли Пехара как хранителя Самья. Пехар - глава тхеурангов [1, с. 240-241 Л. они как демонические существа, точнее, сюжеты с них, проникли и в монгольские степи. У бурят честь культ белого небожителя Писон (уйгурского происхождения?), упоминаемый в эпосе "Гэсэр".

Предки южно-сибирских народов к началу X в. уже знали с культе Пехар, возможно, через племена из накышаня. Образ ти-бетского Пехара — тхеуранг — как демонического существа значительно видоизменился в сюжетс, но сохранил название типрэнг. В бурятских сказаниях типрэнг представлен демоническим с состам, к тому же вездесущим, который выполнял разгичные поручения человека, подружившегося с ним. Будучи незнакомыми, они обычер встречелись на развилке трех дорог, и типрэнг предлагал человеку свои услуги.

<u>Тиирэнг</u>, по сюжету бурятских рассказов, мог выполнять любую работу, притом невообразимо быстро, и затем он не давал покоя человеку, требуя все новые и новые поручения. Человек, чтобы избавиться от назойливых требований и просьб тиирэнга, поручал ему невыполнимые задания, например, принести воды из колодца в ведре без дна, свить веревку из глины или пепла и прочее. Дос жие рассказчики дополняли свое повествование о тих рэнге всякими небылицами.

йогда одному человеку стало невмоготу от просьб тиирэнга, он по совету ламы отправил его в йхасу с поручением доставить оттуда святыно - статую одного бежества из храма. Перед тем как отправиться в путь, тиирэнг собрал целую кучу собачьего кала и предложил человеку смотреть в небс и если на небе поке-жется полыхающее пламя, сжечь сразу собачий помет. Затем тиирэнг исчез. Через некоторое время человек увидел, как по небу к его юрте с быстротой молнии несутся огни синего и красного цвета. Однако, будучи предупрежден ламой, что надо сжечь не собачий кал, а кучу благовоний, собранных им заранее, он поджег ее. Запах благовоний придал силы небесному божеству, воплотившемуся в огонь, который и настиг тиирэнга над самым отверстием дымохода юрты (где он мог найти убежище и остаться невредимым). Таким образом, тиирэнг был подавлен, а человек спасся от "друга".

В фольклорных традициях бурят сохранились различные повествования о духах, демонах, драконы, - дуу. Многие из них были заимствованы из фольклорно-литературных традиций народов Центральной Азии, Индии и Житая. Подобные легенды встречаются в оследьных главах тибетской исторической хроники "Дэбтэр-чжем-цэ", материал которст нами использован в данной статье.

#### Литература

- 1. <u>Герасимова й.М.</u> Традициочные верования тибетцев в чультовой системе ламаизма. - Новосибирск. 1969.
- 2. <u>Пыбиков Г.Ц.</u> Вуддист-паломник у святынь Тибета. Ногоомбирек, 1981. — Т. 1.

## ш.Б. Чимитдоржиев

## CTAPOMOHIOJIBCIAR IINCEMENHOCTE N SYPATCINE LIKOJIH (XX OLAPAR – TIXX)

дуряты - составная часть монгольского мира. Они, как и другие монгольские народы, пользовались старсмонгольским пись-менным языком. Профессор Гомбожаб Шыбиков верно подметил, что монгольские племена, пережив много исторических эпох, сохранили в главной своей части национальный язык, единство которого удержалось в письменном виде [5].

пласси ская монгольская письменность, так называемое уйгуро-монгольское вертикальное письмо, проникла в Бурятию в связи с распространением в наших краях буддизма в ХУП в. и вскоре стала основой письменного (литературного) языка бурят-монголов.

Староменгольская письмег ость составляла общее культурное достояние монгольских народов, ксторые, несметря на обилие наречий и диалектов, успешно применяли ее во всех частях огромного менгольского мира. Она широко применялась нос телями различных диалектов, была понятна всем и в течение длительного исторического периода служила объединяющим фактором, ключом взагуюленимания монгольских народов.

До 1931 г. старомонгольский язык являлся родным литературным языком бурят-менгольского народа, на котором велось делопроизводстве, издавались оригинальные фольклорно-художественные произведения, исторические летописи и хроники [2]. Книги, изданные на этой письменности, были понятны представителям всех монгольских народов. Происходил активный взаимосбмен литературой,

Старомонгольская (старобурятская) письменность выдержала все попытки ее реформирования. Вспомним проект "агвановского" алфавита, появившийся в начале XX в., а также полытку латинизировать алфавит в начале 20-х гг. Все полытки реформирования
старомонгольской письменности не имели успеха, прежде всего,
потому, что старомонгольская письменность была "наддиалектной".
Права Г.С. Дугарова, когда пишет: "Она не ориентировалась на
какой-либо конкротный существующий монгольский диалект или
язык, она была безразличной по отношению ко всем или к большинству монгольских языков. Старомонгольское письмо было одинаково понятным для всех диалектов ровно настолько, насколько
оно одинаково отстояло от них всех. Именно эта особенность обеспечила старомонгольской письменности долгую жизнь" [3].

Проекты реформированных алфавитов были приспособлены к конкретному диалекту бусятского языка, а поскольку диалекты иногда сильно разнятся между собой даже в фонетическом отношении, они оказались недолговечными и не могли соперничать с классическим старомонгольским письмом. Только волевое, диктаторское решение тоталитарного режима способно было отнять у нашего народа в 1931 г. старомонгольскую письменность, служившую основой бурятского литературного языка. Это было началом глубского кризиса этого языка.

В течение многих столетий буряты успешно развивали свою литературу. К памятникам ранней бурятской литературы, созданной на старомонгольской письменности, следует отнести художественные произведения самобытных местных автороз, переводы и переложения сочинений писателей народов Центральной Азии, памятники фольклора, т.е. всю светскую и религиозную литературу, получившую распространение на территориях проживания бурятских племен. Кроме того, памятниками письменности и литературы являлись бурятские исторические летописи и хроники, начиная с "Повествования о балжан-хатан", дневники и записи путешественников, разнообразные деловые бумаги. Получают широкую известнюсть переводы произведений русской и европейской классической питературы. Примечательным событием явилось проникиовение в сусскую литературу бурятской темы.

Назовем ряд описаний путешествий в страны Азии. Самое ранньо описание путешествий принадлежит первому бурятскому хамбалеме дамба-даржав Заясву, в котором, несмотря на обилие переиислений, довольно выразительно переданы чувства человека, поуаженного увиденным и услышанным в главном центре буддийского мира, в Тибете. А эпизод о подчинении Тибета Китаю дан в опи--

Нам известны и другие описания путешествий в разные страны, например, рукописи о путешествии в Тибет и Непал Лудуб Ангабаева, о хождении ламы Гончок-жаб Зангияана по святым местам Тибета, Непала и Андии ("Сказание о том, как Гонши-лама ходил в ад", "Рассказ бурятского монаха Гэпэла об амдоской местности Кгааринг" и др.).

широко известен труд "Буддист-паломник у святынь Тибета" Гомбожаба Цыбикова, написанный им по дневникам 1899-1902 гг. Кранятся в рукописных фондах дневниковые записи о путешествиях в страны Центральной Азии профессора Базар Барадина и Будда Рабданова.

Все эти описания, в которых содержатся самые разнообразные материалы, являются не только историко-хроникальными повествованиями, но и сочинениями литературно-художественного жанра.

В прошлых столетиях успешно развивались самые различные жанры бурятской литературы. В литературной обработке печатались произведения устного народного творчества — мифы, легенды, улитеры, предания. Так, широкие круги читателей зачитывались изданными на старомонгольской письменности улигерами и онтохонами Ринчена помтоева (33 онтохона, вошедшие в собрание "Аршавнай дусал"), Вандана имсунова ("Эреэлдэй хаан"), Сандана Цэдэнова ("Отторгойгоор элин ниидэнэ").

Велика была роль дидактической литературы. Наибольшей популярностью пользовались субпилы (субхащиды) — назидательные речения, содержащие правила поведения в семье и обществе, правила общения человека с природой и людьми. Бурятские писатели писали оригинальные сочинения в жанре субшид, интенсивно переводили и обрабатывали известные тибетские и монгольские сочинения.

Огромной популярностью в народе пользовались сочинения жинчена помтоева, написанные в жанре субшид ("Арадые тэжээхэ аршаанай дусал", "Сайн номнолто эрдэнын сан субшид"), нравожительные произведения Галсан-Мимба дылгырова ("Сагаан лянкуаны баглаа", "Сагаан шухэртийн тайлбари"). Галсан-Жимба Туулдурсва ("Куные тэжээхэ дусал"), Эрдэни-Хайбэун Галшиева «"Билигун толи"), Доржо-Мигмид данжинова ("Гурбан эрдэнидэ этигэл ябуулхын хутэлбэри", "Шртэмсын сайн муу ябадалай илгалые тодоруулагша толи", "Шрэ хара гэртэнэй анхаран абаха сургаал").

На старомонгольской письменности существовало большое количество книг, содержащих переводные спатские и религисаные примаведения литератур народов Востока. Жих числу относятся "Панчатантра", "Бигармижид", "Шидита жуур", "Улигарун далай", "Алтан гарал", "Саран хухи", "Колон тойи" и др., получившие широкое распространение среди бурят.

вытовали эти произведения у бурят в виде ксилстрафических изданий и рукописных экземпляров. Все эни созданы на старомонгольской письменности. Ва этой же письменности были созданы фундаментальные работы по буддийской философии, богословию, астрономии, тибетско-монгольской мелицине, истории и культуре стран и народов Востока. Авторами трудов были представители бурятского народа, получившие буддийское образование и писавшие свои труды на монгольском и тибетском языках. Я сожалению, имена этих учених и писателей, их оригинальные труды в голы тотанизарного советского режима замалчивались. По существу, они были выперкнуты из истории и культурного наследия нашего народа. В итоге история Бурятии и бурят-монгольского народа сказалась искаженной, обедленной, лишенной своих героев - выдающихся деятелей продлого.

С момента распространения буддизма (бурханай шажан) в Бурятии появились первые школы, в которых обучались монгольской грамоте. Они открылись в дацанах, поэтому назывались дацанскими школьного типа и отшельнического. В Бурятии в основном были согданы дашаны школьного гипа. В них по статусу была положена организация обучения детей, посвященных родителями в духовное эвание. Каждый дацанский лама-учитель имел несколько учеников-хувара-ков. Кувараки об луживали своих учителей, изучали монгольскую и тибетскую грамоты и круг годовых лемаистских богослужений. Кроме того, ученика сбучали петь молитви, играть на бубнах, литаврах и трубе.

Обучение в дацанских школах делилось на три ступени. Часть учеников-хувараков, пройдя низшую ступень школы, имела поаво уйти из дацана в свои семьи. На второй ступени расширались объем и число изучаемых предметов, в частности, вводился на-чальный курс философии. До высшей ступени обучения доходили че-

многие. Окончившие курс обучения на этой ступени получали звание габжи. Наиболее одаренные продолжали новышение своих тесретических знаний в более эпециальном направлении, изучая отдельные проблемы философии, медицины, теологии, астрономии.Существовали самостоятельные высшие школы, которые располагались в специальных дацанах и назывались цанитскими. Эти школы готовили ученых богословов, философов, медиков, астрономов, нандан Эмеунов в своей "Истории происхождения одиннадцати хоринских редов", рассказывая о деятельности шанзодбы Кудунского дацана лубсан-лундоб Ландарова, сообщает об открытии им цанитской школы, а также о существовании таких высших школ в Аулуннорском и Анинском дацанах [2].

С АУШ в. правительство России стало уделять внимание изучению восточных языков, в частности монгольского языка. Это было вызвано, прежде всего, стремлением упрочить свои позиции в завоеванных краях Сибири и дельнего востока путем подготовки преданных российскому правительству грамотных людей из числа местных народов, способных пропагандировать идеалы христианской религии среди инородцев. Принималось также во внимание развитие торговых и иных связей с соседними странами зарубежного Востока.

В 1725 г. в Иркутске при Вознесенском монастыре была открыта школа монгольского языка. В середине АУШ в. монгольским язык стал преподаваться в Селенгинской гарнизонной школе, затем был включек в программы обучения Иркутского народного училида. Иркутской духовной семина; и. Нерчинского духовного училида. В АТА в. монгольский язык преподавался в школах, училищах, специальных "монгольских" школах Верхнеудинска, Троицкосавска, Посольска. Как изъестно, доржи банзаров окончил Троицкосавскую р теко-монгольскую школу, открытую в 1651 г.

в Лазани и Санкт-Летербурге монгольскому языку обучались в гимназиях, духовных академиях, университетах.

Ганим образом, в АЗи - АГА вв. в ряде городов Российского государства, прежде всего в районах номпактного проживания
бурятского населения, возникли "монгольские" школы, классы монгольского языка. Преобладающее большинство слуш телей были буряты. Появилась целая плеяда образованных представителей отренного народа, которые вместе с образованными духовными лицами составляли бурятскую интеллигенцию.

На рубеже XXII—XIX вв. возникают первые бурятские народные училища, как, например, балаганское и Онинское, созданные в самом начале XIX в. В отчете Казанского учебного округа, в подчинении которого находились все учебные заведения Сибири, за 1806 г. говорилось: "Елиз улусов при Онинской конторе иноверческое училище основано 24 генваря 1806 года. Один класс, обучарт российской и мунгальской грамотам, состоит на содержании хоринских братских обществ, учащихся 20" [6].

на протяжении первой половины XIX в. было открыто II бурятских училищ. Документы свидетельствуют о том, что большими ревнителями просвещения являлись бурятские тайши, зайсаны. Есть сведения о том, что инициатором открытия Онинского училища был главный хоринский тайша Галсан Мардаин (Мардаев), человек деятельный, любитель всяческих новшеств, имевщий общирные связи в Иркутске и Санкт-Петербурге. Большую помощь училищу оказывал тайша Тарба жигжитов.

В середине и во второй половине XIX в. организацией шкслучилищ, подготовкой учебных пособий на бурятском языке занимался "Комитет по учреждению школ в бурятских улусах".

В конце XIX в. действовали 34 правительственных и частных бурятских училища. В начале XX в. вопросы просвещения обсуждались на съездах представителей бурятского населения Иркутской губернии и Забайкальской области. Возникают культурно-просветительные общества - "Общество просвещения бурят", "Общество вспомоществования учащимся бурятам" и др. Открываются ногые школы, увеличивается количество учащихся. В 1914 г. в бурятских ведомствах Иркутской губернии насчитывалась 121 школа-училище. В 1911 г. в Забайкальской области имелись 64 школы-училища. Успешно работали училища, открытые в XIX в. (Онинское, Агинское, Баргузинское, Селенгинское, Тогхотойское, Воргойское). В начале XX в. появляется целый ряд училищ: Галтайское, Янгажинское, Оронгойское, Шеносутаевское, Догойское, Загазеевское, Цугольское, Нижне-Чесанское, Харганатское, Ходвйское, Тамчинское. Ичетуевское, Ининское, Нижне-Кижингинское и др.

Сметритель Верхнеудинского уездного училища Г. Мощинский в 1874 г., отмечая широкую сеть дацанских школ и характеризуя деятельность бурятских народных школ-училищ, писал, что буряты - народ очень способный и желают обучать детей.

Известное место в обучании бурятских детей занимало част-

ное обучение, получившее значительное распространение в середине АLX в. В одном архивном документе читаем: "Большинство (бурят) предпочитает удобнейшим нанимать кого-либо мало-мальски грамотного,... платя рубль-другой в месяц и кормя такого учителя поочередно, переходящего каждый день из дома в дом или на два-три дня и другому хозяину, если у него обучается двоетрое детей". Таких учителей в народе называли ябаган багша — пеший учитель (4).

нам известны имена многих учителей, бескорыстно служивших делу распространения грамотности и просвещения среди бурятского народа. Значительны заслуги таких крупнейших мастеров пелагогического труда, как Яков Болдонов, Убаши-Цыбик Онгодов, гинчен помтоев, николай Болдонов, Федор Хуриганов, Содномпил Чайванов, Базар порбоев, Цодобжаб и Цаванжаб Сахаровы...

: lo свидетельству директора Иркутской гимназии Миллера, в начале АА в. смотрителем Онинского бурятского приходского учи-лища и учителем монгольского языка был титулярный советник Донжин Доржиев, "из природных бурят".

Среди учителей было немало бурят, получивших образование в центральных городах России. Так, в школах Хоринского ведомства трудились Ч. Цингунов, Ж. Гомбоев, окончившие в Казани так называемую школу-ферму, в которой готовили сельских хозяев-фермеров для культурного ведения хозяйства П.

Буряты на протяжении длительного исторического периода успешно пользовались классическим монгольским языком, начиная с
АУС в. они обучались монгольской грамоте в различного типа школах: дацанских, народных школах-училищах, гимназиях, духовных
учебных заведениях, укиверситетах, на старомонгольской письменности была создана литература самых различных жанров, на
ней велось г лопроизводство. До 1931 г. бурятский письменных
(литературный) язык, основанный на монгольской письменности,
являлся важным объединяющим фактором всех бурятских племен, эта
письменность была общим культурным достоянием монгольских народов.

Готеря этого языка нанесла огромный вред развитир изыковой культуры в бурят-женгольской Республике, от цательно сказалась на литературном процессе, в целом на культуре ившего народа.

бадана наша - возродить староменгольскую письменность, до-

ರೆ~ಕಿರ4

вести до народа памятники письменности, художественные произвеления, научные труды, созданные бурят-монгольскими писателичи и учеными в течение нескольких столетий.

### Источники и литература

- 1. <u>Андреев В.И.</u> История бурятской школы (1804-1962), илан-Уда, 1964.
  - 2. Бурявдай туухэ бэшэгүүл. Улаан-Удэ, 1992.
- 3. дугарста Г. Паким быть бурятскому литературному языку // Правда бурятии. - 1990. - 4 октября.
  - 4. РО БИОН, архив Онгодова. Инв. № 35. ... 121.
- э. <u>Пыбиков Г.П.</u> Монгольская письменность как рудие написнальной культуры // Бурятиеведение. - Верхнеудинск, 1928. -▶ 1-5.
- 6. ЦГИАЛ, ф. Департамента не ходного просвещения. 0п.95. 2. 463. Л. 50.

Д.Б. Ілыминев

## АКАДЕМИК В.П. ВАСИЛЬЕВ КАК МОНТОЛОВЕД (1818-1900)

Одним из выпускников Казанского университета, с чьим именем связаны успехи начального периода развития научного монголоведения в России, был Василий Павлович Васильев. Он родился
20 февраля 1818 г. в Нижнем Новгороде в семье военнослужащего.
Из-за ранней смерти отна ему с детства пришлось зарабатывать
на жизнь и учебу. Блестящие способности позволили внеше в 14
лет окончить гимназив и в 1834 г. поступить на всеточное отделение филологического факулитета Казанского университета. В
стенах университета будущий ученый проявил большей интерес и
изучение монгольского языка, которым овладел настолько хорошо,
что, по свидетельству современников, мог говорить, как природный монгол (разговорнсму монгольскому и тибетскому языкам он
обучался у ламы Галсана Никитуева).

Будучи студентом, Васильев был знаком с Доржи Банзаровым, который учился в то время в Перр°й Казанской гимназии. Позднее он вспоминал, что сухощавый, но крепко сложенный Доржи Банзаров "учился отлично, наряду с лучшими учениками из русских" [6, с. 88].

В Казанском университете в то время существовала монгольская кафедра, возглавляемя профессором С.М. Ковалевским. Зе годы, проведенные в университете, В. Васильев под руководствим профессора С Ковалевского не только в совершенстве овладэл монгольским языком, но и приобрел обширные знания в области буддийской литературы. Все это позволилс ему по окончакии ликерситета в 1837 г. представить в качестве дипломчой работы исследование "Дух буддийского сочинения Хутухту дэгэду Алтан Гэрэлту Судур". Выбор данного сочинения для первоначельного исследования сбщих принципсв буддизма был не случаен. Сочине-

ние, в просторечии обычно называемое кратко "Сутра Алтан гарил", что означает "Сутра Золотого блеска", представляет собод перевод с тибетского древнеиндийского произведения Suvarnaprabнасалита. Это произведение входит в известную буддийскую каночическую энциклопедию Ганчкур, состоящую из 10м томов. Впервые на монгольский язык "Сутра Алтан гэрэл" была переведена в XIV в. во времена Фаньской династии Д5, с. 13 Л. Позднее она неоднократно переводилась и издавалась исилографическим способом.

йсилограф "Сутра Алтан гэрэл" был приобретен О.М. Ковалевским во время пребывания его в Пекине в составе Российской духовной миссии в 1830-1831 гг. и привезен в числе других рукописей и ксилографов в Казань. Так этот ксилограф впервые в монголоведении стал предметом исследования ученика О.М. Ковалевского - В.П. Васильева. За этт работу молодой ученый получил звание кандидата монгольской словесности и был оставлен на кафедре для подготовки к профессорскому званию. Первая научная работа Васильева раскрыла содержание буддийского трактата "Сутра Алтан гэрэл", необычайно популярного в северном буддизме.

Профессор О.М. Коваленский, учитывая большие научные способности своего ученика, с самого начала ориентировал его изучение так называемого северного буддизма (т.е. буддизма Тибета. Монголии. Китая, Японии) по монгольским, тибетским и китайским источникам. Прочные навыки чтения и перевода таких ралигиозно-философских текстов В. Васильев приобрел еще в студенческие годы. Поэтому нет ничего удивительного в том, что через два года после защиты кандидатской диссертации, в 1939 г., он защитил магистерскую диссертацию "Об основаниях буддийской философии" и стал первым в России магистром менгольской словесности 19, с. 306 Л. Эта работа была основана на тех буддийских философских трактатах, которые в переводах на монгольсний явых были приобретены О.М. Ковалевским в Пекинс. Без яснения значения терминологии, употребляемой в монгольских буддияских произведениях, нельзя оыло выявить основные положения буддийской философии. Это необходимо было сделать, т. к. анализа терымнов монгольские тексты были бы непонятны. Исслелователь пришлось приложить огромные усилия, чтобы проникнуть в суть рассуждений монгольских и тибетских философов, и можно лить сожалеть, что этот труд не был опубликован своевременно.

н.П. Шастина справедливо заметила: "Если бы магистерская дисзертация Васильева была своевременно опубликованы, то востоковедная наука оботатилась би знанием философии буддизма в его северной форме - ламкизме более чем на полстолетие раньше" [15, с. 13].

две самые ранние работы Васильева, основанные на монгольских источниках, стали первой ступеныю в изучении им буд изма. Успехи его первых научных тругов не могли не обратить на себя внимание, было решено отправить ученого в Пекин в составе ХП Российской духовной миссии для усовершенствования в тибетском, китайском язынах и санскрите, чтобы по возвращении возглазить первую в Баропе кафедру тибетского языка, которую к толу времени предполагалось открыть в Жазанском университете 79, с.147. Всей подготовкой к отправие В. Васильева в Пекин руководил О.М. Мовалевский. Он составил для него наставление, каталоги книг, которые необходимо было взять с собой, написел ему рекомендательные письма к ламам. В настерлении указывалось, что Васильев должен изучить язык, географию, историю, религию и древности народов, населяющих восточную полосу Азии 72, ф.92, оп.1, ед.хр. 4914, л. 21-22, 25, 537.

Самой главной своей задачей в йитае молодой Васильев, полный радужных планов, считал всестороннее изучение буддизма—в махаянском его варианте по тибетским и китайским источникам, с помощью монгольских переводов. В.П. Васильев пробыл в Пекине свыше вО лет, занимаясь изучением изыков, литературы и истории народов йитая. Для библиотеки Казанского университета и Первой Казанской гимназии он приобрел большое количество китайских, тибетских и монгольских рукописей. Так, только в 1842 г. им стправлены в Казань 849 сочинений в 2737 томах /16, с. 96/.

В сентябре 1850 г. В.П. Васильє возвратился в Казань и представил Совету университета отчет о своих занятиях в Китае. В.И. Лобачевский, стоявший тогда во главе Казанского учебного округа, предписал Совету университета немедленно рассм треть отчет и сообщить "о всех заслугах Васильева со своим заключением и миением в отношении к назначению, какое предполагалось для расильева по возвращении его через десять лет пребырания в Пекине" 12, ф. 977, оп. Совета, ед. хр. 8453, л. 397. О.М. Козалевский и А.В. Попов, рассмотрев отчет, дали самую высокую оценку трудам исследователя. "По истечении 10 лет, - писали.

они, — наш пиломец возвратился к нам с драгоценными познания $x_0$  которые свидетельствуют о его трудолюбии и редких дарованиях . [Там же, л. 51–5 $\sim$ ].

Отправляя Васильева в Китай, Казанский университет предполагал открыть тибетскую кафедру, но в 1850 г., незадолго его приезда, умер профессор войцеховский, и кифедра китайской и маньчжурской словесности осталась без руководителя. 😂 ноября 1850 г. Совет философского факультета принял регание возложить на Васильева "преподавание в университете китайского языка с его литературой и историей литая в том объеме, в каком оно назначено профессором Войцеховским"  $\angle$ Там же. л. 46  $L_{\odot}$  Весильев с этим предложением согласился, но при этом изъявил желание и еподавать и маньчжурскую словесность. Кезанский унивет. ситет не отказался от введения преподавания тибетского языка. что также намечалось поручить Васильеву. Однако загруженность ученого и перевод восточного разряда в Петербургский университет не дали возможности осуществить этот замысел. В декабре 1850 г. он был избран экстраординарным профессором, а в октябре 1854 г. - ординарным профессором по кафедре китайской и маньчжурской словесности 🔼, ф. 977, оп. Иф, ед. хр. 590, л. 21-22; ед. хг. 726, д. 28*]*.

"без знания истории востока разве мы можем вполне оценить истории человечества?" — писал Васильев в своей статье "О преподавании восточных языков в России" [5, с. 7-8]. В ней он отмечал неудовлетворительное состояние изучения восточных языков в России.

В Китае ученый провел колоссальную научную работу по сбсру материалов и их обработке, но безмерно огорчает то, что бель
шая часть этих бесценных материалов и почти законченных трудов
безвозвратно погибла в "печке и в мусорной яме" [12, с. 536].
Не было той среды, которая способна была бы оценить по достоин
ству высокий научный потенциал Васильева как ученого-буддолога
именно равнодушие окружающих помещало открыть предназначеннум
для него кафедру тибетской словесности и Казанском университе:
По этой причине вму пришлось занять кафедру китайской и маньчжурской словесности. Так, по роду стоей официальной научной у
преподавательской деятельности Васильев стал китаистом и маньчжуристом, а не тибетологом и буддологом. В этом следует видеть основную причину научной драмы исследователя, которая по-

мешала ему совершить важное и великое в буддологии и тибетоведении, к чему он был готов по возвращении из Пекина в Казань.

Занимаясь преподаванием китайского и маньчжурского языков, в. п. Васильев не имел достаточно свободного времени для завершения целого ряда буддологических и тибетоведческих трудов, выполненных им вчерне в Пекине. Среди них на первое место по научиля значимости следует поставить незавершенное многото ное по замыслу исследование под общим названием "Буддизм. Его догиматы, история и литература". В этого труда сило издано лишь две части: первая, которая содержала общее обозрение догматов, истории и интературы буддизма, и третья, включеждая перевод тибетского сочинения "История буддизма в Индии" Таранатки (род. 1576) 73 7.

В своих исследованиях по будлизму В.П. Васильев наряду с тибетскими и китайскими источниками использовал и монгольские материалы. Таково было одно направление научной работы ученого в области монголоведения. Другим направлением его научного поиска являлся перевод им китайских источников, а на основе следних - выяснение некоторых вопросов по истории монголов.Эти труды имеют важное сначение для истории русского монголоведения. Первая большая монография Васильева опубликована в 1857 г. и посвящена истории монголья с X по XIII в. Это - "История древности восточноя части Средней Азии от X до 🛍 век. с приложением перевода китайских известий о киданях, джурджитах монголо-татарах" с указанием на обороте титула, что она перепечатана из части 1У Трудов Восточного отделения императорского Русского археологического общества, по сама часть 1У ТВОРАО с работой В.П. Басильева и статьей Г. Гомбсева "О древних монгольских обычаях и суевернях, описанных у Плано Карпини" увидела свет лишь спустя два года, в 1859 г. /1, с. 13-14 / В ней дано исследование трех народов, обитавших некогда на территодии современной Монголии. Маньчжурии и части северного Китал имданей, окурскеней и монголов, или, по терымнологии автора, менголо-татар.

Іделля в книге значительное внимание изучению истории монголов дофеодального периода, Весильев считал необходимым прежде выего выяснить историю киданей и чжурчженей, т. к. ... "...история этих двух династий, - писал он, - составляет один из важнейших фактов среднеазиатской истории; без них мы не поймем д: - же причины понвления Чингис-хана и предводимых им монголов; не узнаем, до какой степени можно надеяться отыскать в китайских источниках желаемые сведения о последних. Д. с. 377. Ученый высказал положение о преемственности между монголами и киданя, ми, что было принципиально невым моментом в изучении истории Центральной Азии. Впервые в истории востоковедения проблема киданей нашла своего исследователя. В. Васильев собрал из килтайских источников многочисленные сведения по истории киданей, охарактеризовал обычаи, быт и жизненные условия этого исчезнующего народа, который, как это ныне, установлено, был по своему этническому происхождению близок к монголям.

Следует заметить, что в то время в распоряжении Васильева не былс всех сведений и материалов о киданях, которые стали достоянием исторической науки только в середине XX в. Изучение археологических памятников, оставленных киданями, исследование киданьской терминологии, записанной китайскими иероглифами, частичная дешифровка собственно киданьской письменности позволяют судить, что кидани и монголы имеют общий корень происхождения /15, с. 14-15.

В.П. Васильев не только изучал китайские сфициальные династические ист рии, но находил нужные ему сведения в сочинениях, которые он назвал "частными записками", т.е. произведениями отдельных частных лиц. Исследователь обращает внимание на сборники донесений послов и сочинения писателей Сунской династии. Среди этих прсизведений он обнаружил интересное сочинение "Мэн-да бэй-лу", написанное сунским послом Чжэо-хуном о монголах. Оно представляет собой одно из наиболее ранних сведений о монгольском обществе первой четверти XLI в. Открытием и введением в научный оборот этого интересного памятника востотоведная наука обязана В.П. Васильеву.

Более полстолетия переводом "Мэн-да бэй-лу" пользовались монголисты, извлекая из него нужные им сведения. И только в начале XX в. было установлено, что в переводе были допущены некоторые ошибки  $\Lambda$ , с. 16; 7, с. 9; л, с. 99; 17, с. 13, 147.

Н.П. Шастина в 1969 г. в статье "В.П. Васильев как монголовед" писала: "И только теперь, спустя более ста лет после выхода в свет труда Васильева, возникает необходимость нового перевода открытого им интересного памятника о монголах XII в." [15, с. 15-16]. Эта задача была блестяще выполнена известным советским синологом Н.Ц. Мункуевым. В 1975 г. в издательстве "Наука" вышла книга "Мэн-да бэй-лу" (Полное описание монголотатар). Перевод с китайского, введение, комментарий и приложения Н.Ц. Мункуева. Отдавая должное одной из лучших работ в Европе по истории народов Восточной и Центральной Азии, Н.Ц. Мункуев отметил: "Записка о монголо-татарах" В.П. Васильева в настоящее время должна быть пересмотрена и дополнена комментарием, ...работа Б.П.Васильева по существу местами представляет собой пересказ, а не точный перевод оригинала... В нем есть неточности и ошибки" Л, с. 15-16].

Н.Ц. Мункуев провел колоссальную работу по изданию этого памятника в свете современных научных требований. Прекрасно владея китайским языком, он осуществил полный перевод оригинала и дал весьма подробный научный комментарий и исчерпывающую характеристику этого памятника — важного источника по истории древних монголов. Отмечая неточности и ошибки В.П. Васильева в переводе "Мэн-да бэй-лу", Н.Ц. Мункуев весьма объективно характеризует его как "крупного, разносторонне образованного востоковеда, оставившего нам многочисленные монографии и статьи не только по китаеведению, но и в области буддологии, тибетологии и монголоведения" /1, с. 14 /

В числе неточностей перевода В.П. Васильева указывался перевод титула Мухали го-ван (князь удела) как "царь". Из-за этой ошибки В.В. Бартольд и Б.Я. Владимирцов относили все, что было сказано в источнике о полководце Чингис-хана, к нему самому.

Впервые эта ошибка в переводе В.П. Васильева была замечена П. Пельо /17, с. 13, 14/. Однако в другой своей работе Н. Ц. Мункуев указывал, что во вступлении к своему переводу В.П. Васильев писал, что автор "Мэн-да бэй-лу" не был в Монго-лии, а был в Пекине и вел переговоры именно с Мухали. ... этому упущения В.В. Бертольда и Б.Я. Владимирцова являются недоразумением и не могут быть объяснены "ошибочностью" перевода В.П. Васильева /11, с. 99 /.

В.П. Васильев начал свор научную деятельность как монголовед и в течение своей долгой жизни плодотворно работал в отраслях востоковедения, широко охватывая различные дисциплины, не забывая о Монголии и монголах. Он поддерживал постолиную научную связь со своим первым учителем и наставником профессором О.М. Ковалевским. Вудучи уже академиком, В.П. Васильев писал о Ковалевском: "Моим развитием я обязан поляку Осипу Михайловичу Ковалевскому. Его слова: "Не преклоняться в отыскании истины перед авторитетом"...запали глубоко мне в душу, были руководителями всех моих симпатий и антипатий" /15, с. 17).

В 1854 г. отделение восточных языков при Летербургском университете было преобразовано в факультет восточных языков. В 1855 г. Васильев вместе с другими преподавателями и профессорами восточных языков был переведен из Казани в Петербург. С этого времени его жизнь и научно-преподавательская деятельность связаны с Петербургским университетом. Сорок пять лет (1855-1900) своей жизни В.П. Васильев отдал факультету восточных языков, где бессменно заведовал кафедрой китайско-маньчимурской словесности /В, с. 32 Л. В 1856 г. он выступил в печати со своей системой изучения китайской письменности и одновременно передал на рассмотрение Академии наук китайский словарь, составленный на этой основе.

В 1867 г. ученым был создан (по графической системе) первый в России китайско-русский словарь 79, с. 316 Л. Чувством глубокого уважения к духовной культуре Китал проникнуты его "Очерки истории китайской литературы" (1880) и "Материалы по истории китайской литературы" (1878) ЛО, с. 107. Они фантически являлись первыми в мире исследованиями по истории китайской литературы. В 1866 г. В.П. Васильев был избран членом-корреспондентом Российской Академии наук, а в 1886 г. - академиком 714, с. 9997. Большую и многогранную научно-педагогическую деятельность он успешно сочетал с административной и организаторской работой. В течение 15 лет (1878-1893) Васильев был деканом факультета восточных языков, в в 1887 г. - избран по-четным членом Петербургского университета /Там же Л.

Научная деятельность В.П. Васильева чначиная со времени пребывания его в Пекине) была чрезвычайно широкой и разнообразной. Ему принадлежат труды в самых различных областях востоковедения. Что насается его работ по буддизму, "то здесь он не имел себе равных как в России, так и за рубежом..." (9, с.317). Будь опубликован в 50-х гг. XlX в. весь тот материал, который Васильев привез из Пекина, писал анадемик С.Ф. Ольденбург, все изучение буддизма повернуло бы по другому пути и мк бы давно

уже имели настоящие представления о буддизме и его историческом развитии /12, с. 543-544 /. Он в совершенстве знал тибетский, монгольский, китайский, маньчжурский языки и многие их диалекты. Санскритская литература также была доступна ему. Прекрасное знание восточных языков дало возможность Васильеву полнее и глубже раскрыть многие вопросы истории и географии, литературы и культуры стран Азии.

Академих В.П. Васильев умер 27 апреля 1900 г.

Поколение ученых времени Васильева, писал С.Ф. Ольденбург, "почти все сошло в могилу... (но) это были люди, которые создалы востоковедение, которые открыли науке новую, грсмадную область. Их преемники идут уже другими путями и никогда не будут обладать широтою и разнообразием познания своих предшественников, их работа идет больше вглубь, чем вширь" /13, с. 64-65 Л.

 $N_{MS}$  академика  $B.\Pi.$  Васильева навсегда останется среди имен первых научных работников-востоковедов.

## Источники и литература

- I. <u>Мэн-да бэй-лу</u> (Полное описание монголо-татар) / Пер. с кит., введ., коммент. и прил. Н.Ц. Мункуева. М.: Наука, 1975.
  - 2. UFA TAGCP.
- 3. <u>Васильев В.И.</u> Буддизм. Его догматы, история и литература. Ч. 1: Общее обозрение. СПб., 1857; Ч. 3: История буддизма в Индии, сочинение Даранаты. Пер. с тиб. СПб., 1869.
- 4. <u>Васильев В.П.</u> История и древности восточной части Средней Азии от X до XIII века с приложением перевода китайских известий о киданях, джурджитах и монголо-татарах. СПб., 1859.
- 5. <u>Васильев В.П.</u> О преподавании восточных языков в России // Восточное обозрение. СПб., 1866. № 7.
- 6. <u>Венгеров С.А.</u> Критико-библиографический слова; русских писателей и ученых. - СПб., 1891. - Т. П.
- 7. <u>Владимирцов Б.Я.</u> Общественный строй монголов. Монгольский кочевой феодализм. - Л., 1934.
  - 8. Востоковедение в Ленинградском университете. Л.,1960.
- 9. История отечественного востоковедения до середины XIX века. М.: Наука, 1990.
  - 10. Мальцева Е.В. Васильев В.П. как исследователь ки-

- талской литературы // Материалы по истории и филологии Цент- ральной Азии. Улан-Удэ, 1970. Вып. 4.
- II. <u>Мункуев Н.Ц.</u> По поводу одного недоразумения // Китая: история, культура и историография. М., 1977. С. 97-100.
- 12. Ольденбург С.Ф. Памяти Василия Павловича Васильева и о его трудах по будлизму. 1818—1918 // Известия Российской Академии наук. 1918. Сер. 11. Т. 12.  $\mu$  7.
  - 13. Сергей Федорович Ольденбург. М.: Наука, 1986.
- 14. Советская историческая энциклопедия. М., 1962. Т. 2.
- 15. <u>Шастина Н.П.</u> В.П. Васильев как монголовед // Материалы по истории и филологии Центральной Азии. Улан-Удэ, 1970. Вып. 4.
- 16. <u>Шофман А.С.</u> Казанский период жизни и деятельности Доржи Банзарова. Улан-Удэ, 1956.
- I7. Pelliot P. Notes sur le "Turkestan" de M. W. Barthold. - T'oung Pao. - 1930. - Vol. XXVII.

# О КОЛЛЕКТИВНОМ ТРУДЕ НЕМЕЦКИХ УЧЕНЫХ "МОНГОЛЫ, ОЧЕРКИ ИХ ИСТОРИИ И КУЛЬТУРЫ"

Книга "Монголы. Очерки их истории и культуры", изданная в Дараштадте в 1986 г. под редакцией Михеля Вайерса с участием Вероники Файт и Вальтера Хейссига 191, наиболее ярко воплощает как некоторые общие черты, характерные в целом для современного состояния монголоведения на Западе и особенно исторических исследований по монголии, так и особенности сложившейся и в настоящее время ведущей в Западной Европе школы монголоведения Германии.

Какие же это общие черты? Это, прежде всего, стремление к созданию крупных, обобщающих работ по истории Монголии и монголов, охватывающих не только дореволюционную, но послереволюционную историю страны.

Тенденция подъема исторического направления в западной менголистике, где вплоть до послевоенного времени превалировали традиционные, хлассические, направления — источниковедение, языкознание, литературоведение, этнография — примерно с 60-х гг. находит отражение в появлении таких монографических исследований, как книги американцев Оуона Латтимора "Номады и комиссары" [8], двухтомныка Роборта Рупена "Монголы XX века" [12] и его же "Политическая история Монголии" [13], Вильяма Барт у "Политика МНР по отношению к Китаю в 1962-1973 гг." [2] и Лари Мозеса "Политическая роль монгольского буддизма" [10], англичан Чарльза Боудена "Новая история Монголии" [3] и Аллана Сандерса "Монгольская Народная Республика" [14] и "Монголия: политика, экономика, общество" [15], немца Вальтера Хейссига "Потерянная цивилизация" [5] и его же "Религии монголов" [6], тайванца Цецен Джагчида и американца Пауля Хайера "Культура

монголов и общество" [7], австралийца Майкла Андердауна "Аспекаты монгольской истории 1901—1915 гг." [18], японца Онуки Масао "Изучение монгольской истории и наша эпоха" [11] и т.д.

Все эти произведения, при определенной тенденциозности некоторых из них, объединяет во многом органическое соединение академического исследовательского подхода к разработке темы исследования с реализацией определенных информативно-ознакомительных задач, выполнением просветительской миссии по относительному преодолению весьма распространенных до сих пор среди широкой публики на Западе как почти полного неведения монтольской истории, так и многих заскоруэлых стереотипов в отношении монголов, их исторического прошлого и настоящего.

Эта характерная черта исторических исследований присуща и работе "Монголы. Очерки их истории и культуры". Недаром введение, написанное главным редактором Михелем Вайерсом, начинается с констатации, что на Западе зачастую не знают точно, когда и где жили и живут до сих пор монголы и, вообще, не те ли они самые, что и китайцы. Отсюда цель этого труда, как ее формулирует авторский коллектив, состоит в том, чтобы в максимельно сжатой форме дать общий очерк основных периодов политической истории монголов с ХП в. по 1924 г. включительно и раскрыть перед читателями основные этнические, культурные, социсэкономические и антропогеографические факторы, лежавшие в основе этой истории и предопределившие ее ход.

Другой общей чертой современного состояния монголоведения на Западе является растущая тенденция к кооперации, объедине - нию творческих сил монголистов как на интернациональной, так и национальной основах.

В результате коллективных усилий увидели свет и получили признание такие сборники, как "Analecta Mongolica" — посвященный 70-летию 0. Латтимора  $\Omega$  , "Collectiana Mongolica" — в честь 60-летия Б. Ринчена  $\Omega$  , "Serta Tibeto-Mongolica" — послучаю 60-летия Вальтера Хейссига  $\Omega$  , "Studia Altaica" — в связи с 60-летием Н. Поние  $\Omega$  .

Есе более открытыми для международного сотрудничества становятся продолжавшиеся серии публикаций Боннского университета "Центральноазиатские исследования" (Zentralasiatische Studien), Индианского университета (США) — серия "Урало-Алтай" (Uralic and Altaic Series), а также все периодические изда-

ния национальных монголоведческих обществ США. Англии,  $\Gamma_{\text{орид}}$ нии, Франции, Канады и Японии.

Однако, если рбилейные и текущие издания, указанные выше, представляют собой лишь сборники статей различных авторов на разные темы, то рассматриваемая работа является первым целостным коллективным трудом именитых западногерманских ученых, объединенных общим замыслом и единым подходом к освещению монгольской истории. По существу, это своеобразный западный вариант однотомника по истории и культуре монголов и, как такожой, ок представляет знаменательное явление.

От однотомной советско-монгольской "Истории МНР" книга "Монголы. Очерки их истории и культуры" отличается тем, что не ограничивается освещением истории собственно Халха-Монголии, но дает также обзор истории всех частей Монгольской империи, не только династии Юань, но и Чагатайского улуса, Эслотой Орды, государства Иль-ханов, а также излагает историю Внутренней Монголии с 1691 по 1939 гг., т.е. стрэмится охватить все части мира, истда-те принадлежавшие монголам, представить цельную картину их исторического пути как единого народа.

С другой стороны, "Очерки..." уступают однотомной "Истории МНР" тем, что ставят точку на провозглашении Монголии народной республикой в 1924 г. Причем делают это преднамеренно, ибо авторы книги считают историю МНР после 1924 г. чересчур идеологизированной, что, по их мнению, затрудняет объективное изучение источников и освоение фактического материала.

Объединение вокруг книги "Монголы. Очерки их истории и культуры" специалистов различного профиля отражает комплексный, сравнительно-исторический подход к изучению истории монголов, что также является новой тенденцией на Западе. Среди авторов — синолог Рольф Траузеталь, знаток средневековой истории культуры йитая; крупный тибетолог Дитер Шух; археолог-медисвиот Вероника Рунге; буддолог Рудольф Качевский... Ядре автолного коллектива составили монголисты: Вальтер Хейссиг — патриарх западного монголоведения, его сотрудники Михель Вайерс — монголист и алтаист самого широкого профиля; Вероника Файт — историк, источниковед, этнограф; Ганс Рейнер-Кемпфе — специалист по монгольской, тибетской и маньчжурской филологии.

Поскольку все эти высоконвалифицированные исследователи, эа исключением Р. Траузеталя и Д. Шуха, входят в так называемый "Семинар по изучению языков и культур Центральной Азии" при Боннском университете, основанный и руководимый до последнего времени Вальтером Хейссигом, и составляют "команду Хейссига", то естественно, что на структуре и содержании иниги отразились особенности, присущие западногерманской школе монголоведения, а именно: особое внимание к источникам и культурологическим аспектам исследования.

В этой связи показательно, что работа начинается с обстоятельного обзора источников: монгольских, китайских, тибетских, ближневосточных и европейских — по истории и культуре монголов.

Разнообразие и многоязычие источниковедческой базы авторы обозрения объясняют тем, что "еще ни один народ в мире, кроме монголов, не господствовал над такой общирной территорией и над таким множеством других народов" [Э, с. XI]. При этом В. Файт, Р. Траузеталь, Д. Шух и М. Вайерс, написавшие это обозрение источников, исходят из того, что если ученые хотят дать комплексное и глубокое изложение истории монголов, то в идеальном варианте они обязаны использовать "не только материалы древней уйгуро-монгольской письменности и различных письменных систем монгольского средневековья, а затем и материалы на многих современных монгольских языках: халхаском, бурятском и калмыцком, но также оригинальные материалы на китайском, персидском, армянском, арабском, сирийском, латинском, средневековом французском, русском и тибетском языках" [9, с. XI].

Обзор источников дает правильные ориентиры о характере имеющихся, в т. ч. и на Западе, оригинальных материалов по истории монголов главным образом в периоды средневековья и нового времени, но содержит недостаточно сведений об источниках по послереволюционной истории MiP.

После обзора источников следуют разделы о языке, литера - туре, религии, искусстве и ремеслах и, наконец, раздел, представляющий, по нашему мнению, особый интерес - об исторической сволюции монголов от родоплеменной федерации до народной республики. Сн делится на две главы. В первой главе Михель Вайерс останавливается на трех имеющихся в исторической литературе дискуссионных, по его мнению, моделях основных факторов, лежаших в основе этой эволюции и объясняющих причины огромных миграций кочевников, их периодических нашествий на оседлые народы. Это модель Груссе, отдающая примат личностным качествам

предводителей номадов, одерживых часто идеей мирового господства; модель Хандингтона о решающем воздействии антропогеографических факторов, в первую очередь постепенного высыхания, нарастания аридности евразийских степей в последениковый период, а также модель арабского историка Ибн-Халдуна, наложенная О. Латтимором на центральноазиатскую и говорящая о повторяющихся циклах, приливах и отливах во взаимостношениях кочевых и оседлых народов как главном стержне внутренней истории номадов.

По мнению M. Вайерса, все три концепции имеют рациональное зерно, а изучение антропогеографических факторов вообще потенциально очень перспективно.

Характеристика В. Файт социально-экономических основ исторической эволюции монголов во второй главе этого раздела примечательна тем — и эта черта продолжает превалировать в западной монголистике, — что выдвигает на передний план редоплеменные структуры и не приемлет концепции "монгольского кочаво-го феодализма" Б.Я. Владимирцова, хотя автор и пользуется его трактовкой отдельных социальных терминов.

Все это составляет примерно добрую половину от 504 страниц книги, озаглавленную "Системная часть". Вторая часть "Периоды монгольской истории", состоящая из трех глав, отличается большой фактологической насыщенностью, разнообразием привлеченных источников и литературы, объективными оценками, системным изложением. Обе части отражают общие взгляды немецких исследователей на историю Монголии, хотя каждая глава является авторской.

Ценность книги усиливают широкое использование советской и современной монгольской литературы - тоже относительно новый процесс на Западе, а также хорошо оформленный научный аппарат, хронологические таблицы, общирная библиография, сведения об авторах, иллюстрации.

Признание необходимости объединения усилий монго... этов, китаеведов, тибетологов, маньчжуристов и других для полноценного анализа истории монголов, особенно в средние века, значительное расширение источниковедческой и историографической базы, широкое привлечение современной монгольской исторической литературы на русском языке, привизка политической истории к культурологическим, экономическим и социальным зволюционным процессам, стремление к объективности и строгой

9-184 129

академичности наряду с сохранением информативных функций — вот те современные черты исторических исследований по Монголии  $_{\rm Hg}$  Западе, которые можно выявить на примере этой коллективной  $_{\rm Pg}$  боты ведущих немецких монголистов и востоковедов.

#### Литература

- 1. Analecta Mongolica. Dedicated to the 70th Anniv. of Prof. Owen Lattimore. Bloomington, 1972.
- 2. Bartow W. MPR's Policy towards China in 1952-1973. . . Michigan, 1974.
  - 3. Bowden Ch. The Modern History of Mongolis. L., 1968.
- 4. Collectiana Mongolica. Festschrift für 60 Jahrgeburstag von Doctor B. Rinchen. Wiesbaden, 1960.
- 5. Heissig W. A Lost Civilization. A Second Discovery of the Mongolia. Transl. from.: Ein Volk sucht seine Geschichte. - L., 1966.
  - 6. Heissig W. Die Religionen der Mongolen. Bonn, 1967.
- 7. Jagchid Ch., Heyer P. The Mongolian Culture and Society. Bonleler, 1979.
- 8. <u>Lattimore C</u>. Nomads and Commissars: Mongolin Revisited. N.Y., 1962.
- 9. Die Mongolen. Beiträge zu ihrer Geschichte und Kultur/ Ersg. von Michel Weirs. - Darmstadt, 1986.
- 10. Moses L. The political Role of Mongolian Buddhism. Bloomington, 1977.
- 11. Onuki M. The Study of the Mongolian History and Our Time. Osaka, 1984.
- 12. Rupen R. The Mongols of the Twentieth Century. Bloomington, 1964. P. 1, 2.
- 13. Rupen R. How Mongolia is Really Ruled? Political History of the MPR. 1901-1978. Stanford, 1978.
- 14. Sanders A. The Mongolian People's Republic. L., 1966.
- 15. Sanders A. Mongolia: Policy, Economy, Society. L., 1987.
- 16. Serta Tibeto-Mongolica. Festschr. für 60 Jahrgeburstag von Prof. W. Heissig. Wiesbaden, 1973.

- 17. Studia Altaica. Dedicated to the 60th Birthday of N. Poppe. Wienna, 1957.
- 18. <u>Underdown M</u>. The Aspects of the Mongolian History. 1901-1915 // Zentralasiatische Studien. Vol. 15. P. 151-200.

#### JETOTIACE "ACTOPAS CEJENTANCKAX MONEOU-SALANDE

В настоящее время со всей остротой встает вопрос о создании правдивой и полной истории бурятского народа, о ликвидации ее "белых пятен". Для этого необходимо прежде всего обстатить источниковедческую базу, использовать все имеющиеся документальные, архивные и летописные материалы. Наша задача — ввесты научный оборот исторические материалы, имеющиеся на старомонгольском письменном языке, в первую очередь бурятские летописи и исторические хроники, написанные в ХУш — начале ХХ в.

Хотя некоторые летописи уже изданы в разное время на старомонгольской письменности, русском и современном бурятском языках, еще значительное количество их остается в рукописях  $\mathcal{L}$ : 6  $\mathcal{L}$ 

Бурятские летописи делятся на хоринские, селенгинские, баргузинские, эхиритские и т.д. Летопись Дамби-Жалсана Ломбо-Дэрэнова "История селенгинских монгол-бурят" входит в селенгинских летописей. Селенгинские детописи по своему содержанию делятся на две подгруппы. Это разделение обусловлено этническими особенностями и историей образования селентинских ро дов. По территориальному признаку это понятия объединяет роды и племена бурят-монголов разного происхождения, пришедших в разное время. Первая подгруппа летописей касается бурят, проживающих в районе нижней части р. Селенги, в долинах Оронгол. Иволги, Убукуна, Тохоя, Жаргаланты, Хурамын, Сутов. По своему родовому составу жители данных местностей являются нуходиами из Предбайкалья и относятся к эхиритским и булагатским водем, мигрировавшим на данную территорию во второй половине АУП: речале XУш в. Эти летописи в основном отражают историю и культуру бурят шести родов: алагуй, готоя-бумат, безбай-хурамии,

вбазай, шоно и харануты.

Вторая подгруппа летописей касается монгольских родов, мигрировавших в районы рек Джиды, Темника, Чикоя, т.е. территор и иннешних Джидинского, Кяхтинского и Селенгинского районов. Мыргие из этих родов пришли сюда из Монголии во времена походов в Халха-Монголию ойратского Галдан-Бошокту-хана в конце ХУП в. (Бошигт хааны бослогын, Сайн хааны самууны уед). Эти монгольские роды образовали восемнадцять родов селенгинских бурят. Это вшабагаты, сонголы, сартулы, табангуты, атаганы, узоны и др. Своеобразие летописей этой подгруппы в том, что в них история этой группы бурят представлена в контексте взаимовлияния и взаимоотношений монголоязычных народов Центральной Азии.

Селенгинские летописи, в т. ч. "История селенгинских монгол-бурят", написаны под влиянием монгольской летописной традиции. Однако нельзя утверждать, что влияние монгольской летописной традиции было исключительным. Перед авторами селентинских летописей стояла задача — написать конкретную историю монгол-бурят, точнее, историю монгол-бурятских родов<sup>ж</sup>. Поэтому они, эпираясь на монгольскую традицию и используя ее достижения, создают оригинальные летописные труды.

В условиях средневековых литературных традиций отсутствовало понятие о плагиате и использование чужих трудов было делом обычным. Иными словами, сочинения селентинских летописцев, впрочем, как и всех монтольских и других средневековых авторов, носят помпылятивный характер. Конечно, бурятские летописцы при написании своих работ опирались на доступный им материал. Однако каждая летопись имела свои особенности, а каждый автор присущий только ему стиль.

 $<sup>^{\</sup>rm H}$  Автор, следуя своему источнику, употребляет данное обозначение по отношению только к селенгинским бурятам как выходнам из собственно монголии (Прим. ред.).

исхождения бурятских родов при написании своего сочинения. Несомнение, автор и его помощники опирались, прежде всего, на устные легенды и предания, родословные истории селентинских монгол-бурят (родовое дерево, или родословные). Д.Ж. Ломбо-Цэренов также использовал документальный материал, имевшийся его распоряжении: архивные материалы, документы степных дум, материалы о текущих делах и др.

Автор летописи "История селенгинских монгол-бурят" дамбижалсан Ломбо-Цэрэнов из рода баабай-хурамша. Род Ломбо-Цэрэнова ведет начало от некоего Мату Шишийна, получившего звание шуленги в 1728 г. при графе Савве Владиславовиче Рагузинском. Внук этого шуленги Тармай Бидаин получил это же звание в 1747 г. Сын Тармая Акши в 1767 г. стал пятидесятником, а его сын Туруту получил это же звание в 1781 г. Сын Туруту Ломбо-Цэрэн в 1807 г. был утвержден в должности главного тайши 18 ро дов селенгинских монгол-бурят. Омдэлэг (Дамби-малсан) был сыном Ломбо-Цэрэна. Омдэлэг Ломбо-Цэрэнов занимал также должность главного тайши и в этой должности находился 14 лет. Уже будучи старым человеком, он принял духовное звание убаши с при бавлением имени Дамби-Жалсан.

В конце написанной им летописи читаем: "Сэлэнгын монголбуряадуудай туухэ. В 1868 г. составил главный тайша селенгинских монгол-бурят убащи Дамби-Жалсан Ломбо-Цэрэнэй". Перу его также принадлежат "Заметки о роде хатагин". "Сказание о шаманке Асуйхан", "Повествование о происхождении шести родов монгол бурят ведомства Селенгинской степной думы". Д.Ж. Ломбо-Цэрэнов участвовал и в написании летописи "Бичихан записка".

По словам профессора Н.Н. Поппе, труд Д.Ж. Ломбо-Паранова "История селенгинских монгол-бурят" принадлежит к очень ценным источникам по истории бурят, являясь одной из немногих известных нам кроник селенгинских бурят восбще. Н. Поппе в 1936 г. издал эту летопись на старомонгольской письменности без перевода на русский лаик [3]. При подготовке и изданию он использовал два списка, хранящиеся в Институте востоковедения АН СССР. В основу издания была положена рукопись летописи из коллекции префессора А.М. Позднеева (№ 362), написанная чернилами на одной стороне листа на бумаге со знаком одной из русских фабрик. Рукопись содержит ОБ страниц текста размером 22х 18 см. Проме того, была использована вторая рукопись из тор же

коллекции Позднеева (№ 315). В своем труде "Образы народноя словесности монгольских племен" А.М. Позднеев цитирует вторую рукопись, ссылки его сходятся с содержанием соответствующих страниц данной рукописи /5 /.

Летопись Д.-Ж. Ломбо-Цэрэнова "Сэлэнгын монгол-бурладуудай түүхэ" переведена со старомонгольского лэыха на русский лэых Б. Доржиевым I2I, на современный бурлтский лэых Ш.Б. Чимитдор-жиевым и опубликована на обоих лэыхах III.

Данная летопись - ценнейший источник по истории и культуре бурят-монгольского народа, прежде всего селенгинских бурятмонгольских племен и родов, в котором значительное внимание
уделяется их жизни и быту, приводятся этнографические подробности, которые представляют весьма важный исследовательский материал. Летопись интересна и как памятник истории бытования и
распространения различных религий. Здесь имеются материалы по
древней религии монголоязычных народов - шаманизму. Прослеживаются пути проникновения и распространения буддизма в монгольском мире, в частности распространения его в форме ламаизма в Бурятии, особенно в среде селенгинских монгол-бурят.

дольшое место в летописи отведено истории создания на бурятской территории лемеистских монастырей - дацанов, деятельности религиозных иерархов - хамбс-лам и других категорий деятелей религии. Также дано описание деятельности христианских миссионеров (англичан) среди бурят-монголов.

"История селентинских мочтол-бурят" интересна и как памятник фольклорных традиций бурятского народа, так как в нем представлены бурятские легенды и предания, многие жанры устного народного творчества. Истати, летопись начинается с легенды о происхождении бурятских племен. Красочно повествуется о прародителях бурятских родов: щаманке Асуйхан Буха-нойоне, их сыновыях Бурядае и Хоридое, об их потомках.

В летописи идет речь об истории консолидации селенгинских бурят-монголов, в составе бурятского народа, определена админи-стративно-территориальная и политическая структура селенгинских родов в пределах Бурят-Монголии. В 1728 г. была определена граница между Россией, с одной стороны, и Монголией и Китаем, с другой, в результате чего произошло разграничение территорий проживания монгольских племен, прежде всего в Забайкалье. Многие собственно монгольские роды (сонголы, ащабагаты, атага-

ны, катагины, хубдуты, узоны, сартуды и др.) вошли в состав бурятского народа и составили наибодее компактные крупные группы селенгинских бурят.

В летописи дана характеристика деятельности виднах общественных и религиозных деятелей бурятского народа (первого хамбо-ламы бурятских дацанов Дамба-Даржа Залева, хамбо-ламы Гаван Ишинамсуева, главного хоринского тайши Шодо Болтрикова, ученых Галсан Гомбоева и Доржи Банзарова).

Достаточно подробно описан процесс вхождения Бурятии в состав Российского государства, а многие крупные события, происходившие в бурятском обществе начиная с конца ХУП в., рассматриваются в летописи в связи с событиями российскими. В ней нашли отражение все крупные исторические и политические события российского масштаба, а также некоторые мировые события, в кеторых участвовала Россия. Дана характеристика деятельности русских царей, крупных общественно-политических деятелей - Петра I, Елизаветы Петровны, ккатерины П, Саввы Рагузинского, Фетрора Головина, М. Сперанского, Н. Муравьева-Амурского.

Д.Ж. Ломбо-Цэрэнов в своем произведении подчеркивает теснейшую связь бурятской истории и культуры с историей и культурой общемонгольского мира, приводит материалы о монгольских племенах, раскиданных на общирной территории Монголии и Центральной Азии, об их взаимовлиянии и взаимоотношениях, данные по истории монголов от Чингис-хана до Лигдэн-хана Чахарского. В сочинении также встречаются сведения о смутных временах. междоусобицях в монгольском мире и освободительной борьбе монголов против маньчжуро-китайской экспансии в Монголии и Центральной Азии. Эти события зафиксированы в летописи не случайно, ибо с ними незразрывно связаны крупные передвижения бу рят-монгольских родов, в частности передвижения монгольских родов в районах Забайкалья и Предбайкалья. Таким образом, автор летописи знакомит читателей с событиями, связанными с общемонгольской историей, в основном с событиями ХШ-ХХХ вв..с деяниями таких выдарщихся монгольских правителей, как Чингисхан, Хайсан-Кулук, Тогон-Тэмур, Даян-хан Бата-Мункэ, Лигдэнхан, Амарсана, Чингуджаб. Упомянуты имена императоров Цинской династии: Энкэ-Амугалана (Канси), Тэнгрийн Тэтгэгсэна (Цяньлук и др. Кроме того, в летописи содержатся богатые сведения о монголо-тибетских, монголо-китайских, монголо-русских, русскокита чских отношениях.

"Сэлэнгын монгол-буряадуудай туухэ" (История селентинских монгол-бурят) Дамби-Жалсана Ломбо-Цэрэнова представляет собой важнейший историко-литературный источник по истории и культуре бурят-монгольского народа, прежде всего по истории и культуре селенгинских монгол-бурят. Материалы, содержащиеся в этой летописи, безусловно, послужат важной источниковедческой базой для создания правдивой истории нашего народа.

# Источники и литература

- 1. Бурявдай туухэ бэшэгүүд. Улаан-Удэ, 1992.
- 2. <u>Ломбоциренов Д.</u> История селенгинских монголо-бурят / Пер. со старомонг. В. Доржиева // Газ. Красная Селенга. 1989. № 67-74. 3-20 ирия.
- 3. Летописи селенгинских бурит. Вып. 1. Хроника убаши Дамби Джалцан Ломбо-Цэрэнова. 1868. Текст издал Н.Н. Поппе // Труды Института востоковедения АН СССР. ХП. М.; Л., 1936.
- 4. <u>Поэднеев А.М.</u> Образцы народной словесности монгольских племен. Вып. 1. Народные песни монголов. СПс., 1880.
  - 5. Румянцев Г.Н. Баргузинские летописи. Улан-Удэ, 1956.
- 6. <u>Пыдендамбаев Ц.Б.</u> Бурятские исторические хроники и родословные. Историко-лингвистическое исследование. Удан-Удэ, 1972.

# Содержание

| грамворонским о.о. оклад монголоизычных народов в     |
|-------------------------------------------------------|
| мировую цивилизацию                                   |
| Трепавлов В.В. Система крыльев в Монгольской          |
| империи Xiil в                                        |
| Базарова Б.З. Ваньская эпоха в летописи "Монгол       |
| бсрджигид обог-ун тэукэ"                              |
| Насилов А.Д. Процессуальное право монголов в ХУП в 35 |
| Скрынниксва Т.Д. Этиотопоним Баргуджин-Токум 41       |
| Шаракшинова Н.О. К изучению философского содержания   |
| пословиц и поговорок монгольских народов              |
| Олядыкова Л.В. Восточная символика в "Слове о полку   |
| Игореве"                                              |
| Лепеков С.Ю. Шунья и антара-бхава (бардо)63           |
| Хилтухина Е.Г. Соотношение психологических и худо-    |
| жественных традиций в дальневосточной культура        |
| Бабуев С.Д. Современная свадьба закаменских бурят 95  |
| Дугаров Р.Н. Бурятские свясты о роланг и тиирэнг102   |
| Чимитдоржиев Ш.Б. Старомонгольская письменность       |
| и бурятские школы (ХУП - начало ХХ в.)                |
| Улымжиев Д.Б. Академик В.П. Васильев как монголовед   |
| (1818–1900)                                           |
| Гольман М.И. О коллективном труде немецких ученых     |
| "Монголы. Очерки их истории и культуры"               |
| Доржиев Б.Д. Летопись "История селенгинских           |
| монгол-бурят"                                         |
| MONITOR-OYDER,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,       |

# История и культура народов Центральной Азии Источниковедение

Утверждено к печати Институтом общественных наук БНЦ СО РАН

 Редактор
 С.С. Золтоева

 Аудожник
 Л.Р. Андрус

 Технический редактор
 Т.М. Кушнарева

Лицензия № 020494 от 02,04.92 г.

Подписано в печать 28.09.93. Формат 60х84<sup>1</sup>/16. Бумага писчая. Печать офсетная. Усл.-печ.я. 8,02. Уч.-мад.я. 7,48. Тираж 1000. Заказ # 184.

Редакционно-издательский отдел БНЦ СО РАН, 670042, г. Улан-Удэ, ул. Сахьяновой, 8. ТОО "Олзон" при БНЦ СО РАН, 670042, г. Улан-Удэ, ул. Сахьяновой, 6.

